
Plattform für unabhängigen Videojournalismus

Antonio Gramsci – Die Revolution im Osten, im Süden und
im Westen
Die Oktoberrevolution leitet die antiimperialistischen Revolutionen ein -
ein Text von Sabine Kebir

Antonio Gramscis Todestag jährt sich am kommenden 27. April zum 80. Mal. Seine verschlüs-
selten Gefängnishefte, die sich auch oft auf wenig bekannte italienische Kontexte beziehen,
erschließen sich dem Normalleser nur schwer.

31. August 2017 · Sabine Kebir

Antonio Gramsci: Die Revolution im Osten, im Süden und im Westen

Antonio Gramscis Todestag jährt sich am kommenden 27. April zum 80. Mal. Seine verschlüs-
selten Gefängnishefte, die sich auch oft auf wenig bekannte italienische Kontexte beziehen,
erschließen sich dem Normalleser nur schwer. Gramscis Denken wird leichter zugänglich,
wenn man sich mit seinem politischen Wirken vor der Gefängniszeit befasst. Wesentliche
Teile seines theoretischen Denkens fußen auf seiner praktischen Verarbeitung der Oktober-
revolution – die in den Gefängnisheften natürlich nicht mehr offen erwähnt werden konnte. 

Impuls der Oktoberrevolution in Italien: Gramsci und die Turiner Räte

https://weltnetz.tv/autoren/sabine-kebir


Schon beim Eintritt Italiens in den 1. Weltkrieg meinte Gramsci, dass das Proletariat die da-
durch ausgelöste allgemeine Krise für seine politische Emanzipation nützen müsse. 1916
überzeugten ihn die Antikriegstagungen in Zimmerwald und Kienthal, dass Lenin genau dies-
es Ziel verfolgte und seitdem studierte er ihn und verfolgte die politische Entwicklung der
Bolschewiki. Im September 1917 wurde er Sekretär der Turiner Sektion der Sozialistischen
Partei. Im November – die Oktoberrevolution hatte gerade begonnen – nahm er an einer ge-
heimen Sitzung der inoffiziellen´Unversöhnlichen revolutionären Fraktion` der Sozialistischen
Partei teil, die sich für aktives Eingreifen der Arbeiterklasse in die auch in Italien durch den
Krieg ausgelösten allgemeinen Krise engagierte. Sie konnte jedoch die Parteiführung für ei-
nen revolutionären Weg nicht gewinnen.

Der Impuls der Oktoberrevolution springt dennoch auf einige Gebiete Italiens über. Rätebewe-
gungen entstehen in Neapel und vor allem im Norden mit dem Zentrum Turin, wo Gramsci ab
1. Mai 1919 den Ordine Nuovo herausgibt, der zum Organ einer Bewegung wird, die sich
Ende des Jahres durch die Umwandlung der Internen Betriebskommissionen in Räte institutio-
nalisiert. An dem am 13. April 1920 ausgerufenen Generalstreik beteiligen sich 200 000 Turin-
er Arbeiter. Weil die Sozialistische Partei ihn nicht unterstützt, erfolgt eine Schlichtung zugun-
sten der Unternehmer. Gramsci kämpft darum, dass die Räte nicht von den Gewerkschaften
assimiliert werden. Im September gelingt die Besetzung der FIAT-Werke durch Arbeiterräte.
Sie dauert über ein Jahr an. Die Arbeiterräte können die Produktion aufrecht erhalten, im zen-
tralen FIAT-Werk bis zu 70% – obwohl die meisten Techniker und Angestellten der Arbeit fern-
bleiben und der Nachschub von Material problematisch ist. Lenin bescheinigt der Gruppe des
Ordine Nuovo auf dem 2. Kongress der 3. Internationale, als einziger Teil der italienischen
Sozialisten die Prinzipien der Komintern zu vertreten. Die Turiner Räte müssen aber sch-
ließlich aufgeben: Mangels Unterstützung der Parteiführung bleiben sie regional begrenzt.
Zunehmend  sind  sie  konfrontiert  mit  physischer  Gewalt  sowohl  von  staatlichen  Ord-
nungskräften, als auch von zunehmendem Terror der faschistischen Milizen Mussolinis. Dies-
er konnte schon 1922 die Regierungsgewalt an sich reißen und stellte die „zwei Roten Jahre“
1919-1920 dann als eine Zeit des Chaos dar. Für Gramsci blieb die Epoche der Turiner Räte-
bewegung der Beweis, dass die Arbeiterklasse fähig war, eine produzierende solidarische Ge-
sellschaft hervorzubringen.

Gramsci Imperialismusanalysen: die Oktoberrevolution leitet die Ära der nationalen Befrei-
ungsbewegungen ein

Das erste politische Engagement des Oberschülers Gramsci galt der Autonomiebewegung
seiner Heimat Sardinien. Deren Führer, Gaetano Salvemini, vertrat die Auffassung, dass das
kontinentale Italien, insbesondere der industrialisierte Norden, die Insel auf kolonialistische
Art ausbeute. Als Italien 1911 versuchte, Libyen zu erobern, sprach sich Salvemini jedoch nur
anfangs gegen dieses Abenteuer aus und stimmte dann in den patriotischen Chor derer ein,
die die sozialen Probleme durch Kolonisierung außerhalb Italiens lösen wollten. Diese Position
hatte der erste ´Marxist` Italiens, Antonio Labriola vertreten und sie war auch die der meisten
Gewerkschafter und Mitglieder der Sozialisten, zu denen bis zu Beginn des 1. Weltkriegs auch
Mussolini gehört hatte. Das moralische Mäntelchen, mit dem der Kolonialismus gerechtfertigt
wurde, war die Zivilisierung von Völkern, denen der kulturelle Status von Kindern angedichtet
wurde.



Nach Domenico Losurdo war Gramscis Stimme die erste von Gewicht, die noch vor der Okto-
berrevolution diesem Trend entschieden entgegentrat.1 In Artikeln von 1916 geißelte er die
unheilvollen Folgen der Interventionen in Libyen und Eritrea2  und verurteilte die Schein-
heiligkeit der angeblich moralischen Prinzipien der Kolonisation, die nur Lippenbekenntnisse
im Mutterland wären. Die Kolonien seien einem vollkommen „unqualifiziertem Strafjustizsys-
tem“ unterworfen und „enormer polizeilicher Willkür“ sowie „mittelalterlicher Folter“ und der
„Herrschaft von Ausnahmegesetzen […] Was auch immer für Konsequenzen daraus entste-
hen,  die Befreiung der indigenen Völker  aus allen Formen der Sklaverei  darf  sich nicht
verzögern.“ Darüber hinaus müsse auch Schluss sein mit „unserem europäischem Egozentris-
mus […] Wir halten uns für das Zentrum des Universums und vergegenwärtigen uns kaum,
dass es außer uns, außerhalb der Sphäre unseres alten Kontinents, große Bewegungen men-
schlicher Aktivität gibt, die Ereignisse mit entscheidenden Auswirkungen auf unser Schicksal
anbahnen. Nach dem europäischen Krieg wird der Krieg der Kolonien nicht lange auf sich
warten lassen.“3

In einem Der Krieg der Kolonien betitelten Artikel vom Juni 1919 prangerte Gramsci an, dass
die Ausbeutung der Kolonialvölker im Krieg einen Höhepunkt erreicht hätte, weil sie nicht nur
den Profitinteressen der Kapitalisten gedient hätte. Vielmehr hätten die aus den Kolonien ge-
pressten  „Lebensmittel  und  Grundstoffe“  die  Existenz  der  „kriegführenden  metropolitanen
Völker“ abgesichert: „Millionen und Abermillionen Inder, Ägypter, Algerier, Tunesier und In-
dochinesen sind am Hunger oder durch Epidemien gestorben, deren Ursache die den elenden
Kolonialökonomien  vom  europäischen  Konkurrenzkapitalismus  zugefügten  Schädigungen
waren. Wie hätte ein indischer oder ägyptischer Bauer mit dem englischen, französischen
oder italienischen Staat um die Preise konkurrieren können? Der Reis, das Korn, die Baum-
wolle, die Wolle – all das haben wir Europäer geraubt. […] Für einige Jahre haben wir Eu-
ropäer vom Tod der farbigen Menschen gelebt: als unbewusste Vampire, haben wir uns von
ihrem unschuldigen  Blut  ernährt.  […]  Heute  flammt  in  der  kolonialen  Welt  die  Revolte  auf:
Das ist der Klassenkampf der farbigen Menschen gegen die weißen Ausbeuter […] Es ist ein
immenser und unwiderstehlicher Aufbruch einer ganzen, an Spiritualität reichen Welt, die
Autonomie und Unabhängigkeit erringen will.“4

Der letzte Satz erinnert daran, dass Gramscis antikolonialistische Positionen stark von denen
Hegels gespeist waren. Aber er hatte sich auch mit Lenins Imperialismustheorie vertraut ge-
macht. Das zeigt seine sensible Reaktion auf das Eindringen amerikanischen Kapitals in die
durch den Krieg vom Zusammenbruch bedrohte italienische Industrie. Im Februar 1919, noch
vor Beginn der Fabrikbesetzungen, polemisiert er gegen die von Agnelli, dem Besitzer der FI-
AT,  akzeptierte  amerikanische  Kapitalbeteiligung:  „Die  FIAT-Werke  sind  eine  nor-
damerikanische Kolonie geworden, in der die rechtschaffenen wilsonianischen Pioniere hart-
näckig und ausdauernd daran arbeiten, in Italien des Völkerbunds ersten gesellschaftlichen
Kern zu schaffen.“5  Den Völkerbund sah er  als  modernes Kolonisierungsinstrument der  USA
an, die damit auch entscheidenden Einfluss auf europäische Länder nehmen wollten. Gramsci
erkannte also im Imperialismus ein gnadenlos hierarchisiertes Weltsystem der Ausbeutung,
an dessen Spitze die USA nun Großbritannien ablösten. In derselben Nummer des Ordine Nuo-
vo, in der Der Krieg der Kolonien erschien, signierte Gramsci auch Die revolutionäre Woge.
Der Artikel berichtete von Unruhen in Irland und Kanada, denen sich das kriegsgeschwächte
England in seinem eigenen Empire stellen musste. Hinzu kam: „Das transkaspische rote Heer



der Bolschewiken hat die Grenzen von Persien und Afghanistan erreicht und es beherrscht
die Straßenverbindungen, die nach Indien, Turkestan und nach Kleinasien führen, […] womit
die Revolte der muslimischen Unterschichten gegen die ausbeuterischen Händler der Chris-
tenheit stimuliert wird.“ Freilich marschiere auch die „internationale Reaktion gegen die rus-
sische Kommune. Aber auf den Plätzen und Straßen aller Länder der Welt schlägt die Revolu-
tion ihre Zelte auf.“6

Die  Oktoberrevolution verstand Gramsci nicht nur als eine Revolution gegen den Zarismus
und das sich formierende kapitalistische System in Russland, sondern auch als antikoloniale
Revolution, die sowohl Russland selbst betraf als auch das ganze imperialistische Weltsys-
tem. Anspielend auf den massiven Export russischen Weizens vor der Revolution schrieb er
1920: Die Oktoberrevolution habe „den Interessen des westeuropäischen Kapitalismus einen
tödlichen Schlag versetzt, dessen Existenz und Entwicklung den Hunger von Millionen und
Abermillionen russischer Bauern zur Voraussetzung hat. Indem es den Zarismus besiegte, hat
das russische Proletariat [auch] eine der schwersten Ketten gesprengt, die die Völker Klei-
nasiens und Persiens fesselten, hat das Fundament des britischen Kolonialsystems erschüt-
tert.[…] Die durch die russische Revolution ausgelöste weltweite Aktivität […] setzt alle Unter-
drückte und Ausgebeutete in Bewegung und wird mit dem muslimischen Aufstand Albaniens
auch in Italien spürbar.“ Im und nach dem ersten Weltkrieg war Albanien u. a. auch von Trup-
pen Italiens besetzt, das koloniale Ansprüche an das Land hatte.7

Im selben Artikel heißt es, dass der moderne Kapitalismus zwei fundamentale Herausforderun-
gen auf die Agenda der Völker gesetzt habe: „Die Industrialisierung der Landwirtschaft in
großem Maßstab und die Ausdehnung der industriellen Zivilisation über den ganzen Globus –
nicht als hierarchische Unterdrückung der Kolonien durch Europa, sondern als autonome En-
twicklung aller Bevölkerungen. Diese beiden Probleme können nur vom revolutionären Prole-
tariat gelöst werden, das kein Interesse an Privatbesitz und nationalen Privilegien hat, son-
dern die Entfaltung aller Produktivkräfte weltweit anstrebt, um sich selbst zu entwickeln und
seine Freiheit definitiv zu befestigen.“8

Obgleich der von Gramsci emphatisch verfolgte „Krieg der Kolonien“ länger als erwartet
dauerte, war seine perspektivische Einschätzung doch richtig. Mit der konsequent antikolonial-
istischen Position stand die KPI, die sich im Januar 1921 von den Sozialisten abspaltete, von
Anfang an zum  antikolonialistischen Programm der 3. Internationale. Das war keine Selb-
stverständlichkeit. Es ist hier in Erinnerung zu rufen, dass z. B. die  KP Frankreichs noch
jahrzehntelang die Unabhängigkeitsbewegungen der Kolonien nicht unterstützte und meinte,
dass man gemeinsam in den Sozialismus marschieren werde.

Es wurde bislang wenig beachtet, dass Gramsci die Oktoberrevolution auch als das Ereignis
ansah,  das  die  Ära  der  –  bereits  von  Hegel  vorhergesehenen  –  antikolonialen  Befrei-
ungskämpfe einleitete. Wenn auch auf die Geschichte des Kolonialismus die noch immer
nicht beendete Phase des Neokolonialismus folgte, die heute noch blutigste Formen ann-
immt, halte ich es für wichtig, diesen wesentlichen Aspekt der Oktoberrevolution zu ihrem
wirksam gewordenem welthistorischen Erbe zu zählen.

Eine andere Agenda der Revolution im „Westen“



Die 1921 gegründete KPI führte zunächst der charismatische Amadeo Bordiga, der die Rätebe-
wegung in Neapel geleitet hatte. Er konzipierte die Partei als kleine, schlagkräftige Kaderor-
ganisation und orientierte sie auf einen staatsstreichartigen Umsturz nach dem Vorbild der
Oktoberrevolution. Gramsci, der seit Herbst 1922  bis zum November 1923 Repräsentant der
Partei bei der Komintern in Moskau war,  erkannte bald, dass die Epoche sozialistischer Revo-
lutionsversuche in Mittel- und Westeuropa zu Ende war. Hier hatten sie nur zeitweise einzelne
Regionen erfasst. Für Mittel- und Westeuropa war eine andere, längerfristige Strategie nötig.
Dass Gramsci – in Übereinstimmung mit der Komintern – wegen der schnell wachsenden
faschistischen Bedrohung in Italien bald für die antifaschistische Einheitsfront mit den Sozialis-
ten plädierte, von denen man sich eben getrennt hatte, traf ebenfalls auf Unverständnis in
der zunächst fest hinter Bordiga stehenden Partei. 

Um der zwar noch legalen, aber durch Attentate und Verhaftungen stark geschwächten KPI
näher zu sein, hielt sich Gramsci ab November 1924 in Wien auf. In einem von dort an
italienische Genossen in Moskau gerichteten Brief legte er die  unterschiedlichen Vorausset-
zungen der Revolution in Russland und in Mittel- und Westeuropa dar. Bordiga meine, dass
die russische Revolution auf Grund der Unterentwicklung des Landes nur durch eine enorme
voluntaristische Anstrengung zustande gekommen sei. In Mittel- und Westeuropa sei die Situ-
ation reifer und die Revolution würde sich, „gemäß den Voraussagen des Marxismus“ sogar
leichter durchsetzen. Es genüge  „die Partei an und für sich zu organisieren“. Dagegen sei
einzuwenden: Die kapitalistische Entwicklung in Mittel- und Westeuropa habe nicht nur breite
proletarische Schichten geschaffen.  Aus diesen habe sich eine „höhere Schicht“  entwickelt,
„die Arbeiterakristokratie samt der Gewerkschaftsbürokratie und den sozialdemokratischen
Gruppen. Der Grad der Determiniertheit, der in Russland unmittelbar war und die Massen
zum revolutionären Angriff auf die Straße trieb, wird in Mittel- und Westeuropa durch die poli-
tischen, aus dem höher entwickelten Kapitalismus entstandenen Überbauten kompliziert und
verlangsamt die Aktion der Massen, macht sie vorsichtiger, und erfordert daher von der revo-
lutionären  Partei  eine  komplexere  und  längerfristige  Strategie  und  Taktik  als  die  der
Bolschewiki zwischen März und November 1917.“9

Im April 1924 kehrte Gramsci unter dem Schutz eines im Veneto errungenen Abgeordneten-
mandats nach Italien zurück und wurde Fraktionsführer des noch funktionierenden Parla-
ments. Für Gramscis weitere Orientierung spielte eine damals im Ordine Nuovo  geführte
Polemik  eine  wichtige  Rolle.  Sein  Studienfreund Piero  Sraffa,  Sympathisant  der  KPI  und  da-
mals Ökonomiedozent in Cagliari, schrieb in einem offenen Brief an die Zeitung, der Faschis-
mus habe die Arbeiterklasse ökonomisch und politisch so geschwächt, dass die KPI von ihren
maximalistischen  Zielen  ablassen  und  stattdessen  klare  Losungen  zur  Verteidigung  der
Demokratie ausgeben und für dieses Ziel Bündnispartner suchen müsse. Eine Reorganisation
des Klassenkampfs für das Ziel einer neuen Gesellschaft wäre erst wieder mit der Instal-
lierung demokratischer Verhältnisse möglich: „Ich glaube, dass die Kommunistische Partei
zur Zeit kein Nachlassen des faschistischen Drucks erreichen kann: wir befinden uns in einem
Moment der demokratischen Oppositionen und es scheint mir notwendig, sie handeln zu
lassen, ja, sie zu unterstützen. Wir brauchen jetzt in erster Linie eine ´bürgerliche Revolu-
tion`, die dann die Entfaltung einer Arbeiterpolitik zulässt. […] Es scheint mir ein Fehler zu
sein (wie ihn z. B. die Unità begeht), die bürgerliche ´Freiheit` lächerlich zu machen: sie mag
gut oder schlecht sein – sie ist es, die die Arbeiter heute für die größte Notwendigkeit halten



und sie ist die Voraussetzung für jede weitergehende Errungenschaft…“ Freilich müsse diese
Politik mit der Ausarbeitung einer darüber hinaus gehenden gesellschaftlichen Perspektive
einhergehen.10

In seiner Antwort unterstellte Gramsci dem Freund zwar gute Absichten, aber doch auch ein
„demokratisch-liberales, d. h. normatives und kantianisches Weltbild“, das nicht „marxistisch
und dialektisch“ sei. Er verteidigte das Prinzip einer „autonomen“ Politik der Partei. Die Arbeit-
erklasse bliebe von der politischen Bühne verdrängt, solange „die Kommunistische Partei den
verfassungsmäßigen Oppositionskräften (gemeint sind Sozialisten und bürgerliche Parteien)
erlaubt, die Entwicklung des Kampfes der Kräfte zu monopolisieren, die, historisch gesehen,
die Verbündeten des Proletariats sind…“ Die Linie der Partei müsse sich „gleichermaßen den
verfassungsmäßigen Oppositionskräften wie dem Faschismus“ entgegenstellen, „auch, wenn
die verfassungsmäßigen Oppositionskräfte ein Programm von Freiheit und Ordnung unter-
stützen, das der Gewalt und der Willkür des Faschismus vorzuziehen ist. In Wahrheit wird die
verfassungsmäßige Opposition ihr Programm niemals verwirklichen, es ist nur ein Propagan-
dainstrument gegen den Faschismus.“11

Als am 10. Juni 1924 der sozialistische Abgeordnete Giacomo Matteotti spurlos verschwand,
nachdem er am 20. Mai eine antifaschistische Rede gehalten hatte, zweifelte die entrüstete
italienische  Öffentlichkeit  nicht  an  einem faschistischen  Attentat.  Aus  Protest  verließen  alle
nichtfaschistischen Parteien das Parlamentsgebäude von Montecitorio  und versammelten
sich im Aventin. Gramsci vollzog nun die von Sraffa angemahnte Wende gegenüber der bürg-
erlich-parlamentarischen Demokratie und versuchte, mit den anderen „verfassungsmäßigen
Oppositionskräften“ zusammen zu arbeiten. Er schlug die Bildung eines Gegenparlaments
vor, das zum Generalstreik aufrufen sollte. Dazu konnten sich aber  nicht einmal die direkt be-
troffenen  Sozialisten  durchringen.  Außer  einigen  kraftlosen  Verbalprotesten  unternahm  der
Aventin nichts, um die öffentliche Empörung in politische Mobilisierung zu transformieren; die
Abgeordneten blieben einfach zu Hause. Dass Mussolini gerade diese bis 1926 andauernde
Passivität  nützen  würde,  um  das  Parlament  ganz  abzuschaffen,  konnten  sie  sich  nicht
vorstellen.  

Am 26. August 1924 schrieb Gramsci in der Unità: „Die Situation ist ´demokratisch`, weil die
großen arbeitenden Massen desorganisiert, zerrieben  […] sind.“ Die aktuelle Phase sei „nicht
vom direkten Kampf um die Macht bestimmt, sondern eine Phase der Vorbereitung, des Über-
gangs zum Kampf um die Macht, also eine Phase der Agitation, der Propaganda, der Organisa-
tion. Das schließt natürlich nicht aus, dass es grausamen Kämpfe geben kann und dass sich
unsere Partei nicht sofort darauf vorbereiten müsste […], aber auch diese Kämpfe müssen im
Rahmen des Übergangs gesehen werden […]. Wenn in unserer Partei Gruppen und Ten-
denzen (gemeint sind die Bordigisten) existieren, die aus Fanatismus die Situation anheizen
wollen, so wird man gegen sie im Namen der ganzen Partei kämpfen müssen.“12

Als das Gegenparlament auch im Herbst nicht zustande kam, beschloss die Fraktion der Kom-
munisten – als einzige – nach Montecitorio zurückzukehren. Sie begründete dies damit, das
Parlament nicht den Faschisten allein zu überlassen. Gramsci hatte in dieser brisanten Krise
mehr Verantwortung für die Demokratie bewiesen als die bürgerlichen Parteien und die Sozial-
isten. Aus Briefen und Artikeln geht seine Erkenntnis hervor, dass die im Rahmen der bürger-
lichen  Demokratie  geschaffenen  Institutionen  der  Arbeiterbewegung  –  ihre  Parteien,  Gew-



erkschaften,  Zeitungen  und  öffentlichen  Manifestationen  –  bei  der  Zerstörung  der  bürger-
lichen Demokratie als erstes zerstört würden. Deshalb müsse sich die Arbeiterbewegung zur
Vorhut ihrer Verteidigung machen.  

Dass  die  KPI  von  der  parlamentarischen  Präsenz  profitierte  –  es  gelang  ihr,  öffentlich  als
konsequenteste antifaschistische Kraft wahrgenommen zu werden – verleitete Gramsci nicht
dazu, auf die Position zurückzukehren, dass die Partei allein den Faschismus besiegen könne.
So unrealistisch damals gemeinsame Aktionen mit den anderen „verfassungsmäßigen Opposi-
tionskräften“ war, so sah er darin fortan doch die einzige perspektivische Möglichkeit der
Überwindung des  Faschismus.  Das  legte  er  in  seiner  1926  verfassten  Schrift  Die  südi-
talienische Frage systematisch dar. Erst 1926, auf einem wegen der faschistischen Terrorge-
fahr im französischen Lyon abgehaltenen Parteitag konnten sich seine Positionen in der Partei
durchsetzen; hier wurde er auch zum Generalsekretär gewählt – was aus konspirativen Grün-
den jedoch nicht öffentlich gemacht wurde. Am 8. November wurde er verhaftet.

Piero Sraffa, der ab 1927 als Kollege von Keynes in Cambridge lehrte, wurde einer der bedeu-
tendsten Wirtschaftswissenschaftler des 20. Jahrhunderts. Weil er eine angesehene Stellung
im Ausland einnahm, war er für Mussolini schwer angreifbar. Während Gramscis Haftzeit
eröffnete  Sraffa  ihm  ein  Konto  bei  einer  Mailänder  Buchhandlung,  von  der  der  Gefangene
Bücher und Zeitschriften bezog. Über gelegentliche Besuche stellte er auch eine Verbindung
zur Exilführung der KPI in Moskau her, der er auch Gramscis politisches Vermächtnis vermit-
telte. Es schlug vor, als Perspektive der antifaschistischen Resistenza die ´Costituente` zu
bestimmen, die Verfassunggebende Versammlung des nichtfaschistischen Parteienbogens.
Bekanntlich wurde die von Togliatti geführte KPI zu einer prägenden Kraft bei der Ausarbei-
tung der in ihren Grundzügen bis heute gültigen Nachkriegsverfassung. Die Italiener haben
sie auch beim Verfassungsreferendum 2016 verteidigt.  

Gramsci hatte also erkannt, dass die Arbeiterbewegung ihre Revolution nicht unter faschis-
tischer  Herrschaft  vorbereiten  kann  und  rief  deshalb  zur  Verteidigung  der  parlamen-
tarisch-bürgerlichen Demokratie auf, die ihm in früheren Jahren durchaus auch als das ei-
gentliche Revolutionshindernis erschienen war. Eine Phase der Legalität der Organisationen
und Propagandaorgane der Arbeiterbewegung war nötig, um die Prinzipien der angestrebten
sozialistischen Gesellschaft bekannt und mehrheitsfähig zu machen. Diese dazu nötige län-
gere  Vorbereitungsphase  würde  die  Revolution  im  Westen  unterscheiden  von  der
staatsstreichartig erfolgten Revolution im halbfeudalen Russland, wo sich die Mehrheit der
Menschen  noch  keine  Vorstellung  vom  Sozialismus  gemacht  hatte.  In  bürger-
lich-demokratischen Staaten würden nicht allein die staatlichen Gewaltinstrumente das kapi-
talistische System absichern, sondern auch quantitativ und qualitativ neuartige kulturellen En-
twicklungen, die ein vielfältiges Netz von gesellschaftlichen Organisationen hervorgebracht
hatten. Das hob nach Gramsci die Polarisierung der Gesellschaft in herrschende und be-
herrschte Klassen zwar nicht auf, verschleierte sie aber und bewirkte, dass das sozialpsychol-
ogische Klima weniger zur Revolution drängte. 1926, kurz vor seiner Verhaftung, schrieb er:
„In den Ländern des fortgeschrittenen Kapitalismus besitzt die herrschende Klasse politische
und organisatorische Reserven, die sie beispielsweise in Russland nicht besaß. Das bedeutet,
dass die schwersten ökonomischen Krisen keine sofortigen Rückwirkungen auf politischem
Gebiet haben. […] Der Staatsapparat ist sehr viel resistenter, als man oft glauben könnte,
und es gelingt ihm, in Krisenmomenten viel mehr regimetreue Kräfte zu organisieren, als es



die Tiefe der Krise ahnen lassen würde.“ 13

Die politischen und organisatorischen Reserven, die in Russland nicht existiert hatten, waren
u. a. „die legale politische Freiheit“ und „die religiöse Freiheit“14. Diese und etliche andere kul-
turelle Phänomene sah Gramsci in der berühmten Passage der Gefängnishefte als Funktionen
der „Zivilgesellschaft“ an, die in Russland „unterentwickelt und gefroren“ gewesen sei. De-
shalb  konnte  hier  der  alte  Staat,  obgleich  er  allmächtig  gewesen  war,  durch  einen
Staatsstreich hinweggefegt werden. Im Westen dagegen „sah man im Erzittern des Staates
sofort  eine robuste Struktur der Zivilgesellschaft.  Der Staat war nur ein vorgeschobener
Schützengraben, hinter dem eine robuste Kette von Festungen und Kasematten lag.“15

Zu den „Festungen und Kasematten“ die laut Gramsci  die systemstabilisierende Zivilge-
sellschaft bilden, zählte er neben den politisch-rechtlichen alle im weitesten Sinne kulturellen
Faktoren,  „jene Aktivitäten,  die heute unter  die Formel  ›juristisch indifferent‹  fallen und die
unter der Herrschaft der Zivilgesellschaft stehen, welche ohne ›Sanktionen‹ und ohne genaue
›Verpflichtungen‹ wirkt, die aber dennoch einen kollektiven Druck ausübt und objektive Resul-
tate  bei  der  Ausarbeitung  von  Sitten,  Denk-  und  Handlungsweisen,  in  der  Moral  usw.
bekommt“16. Träger der Zivilgesellschaft sind die „sogenannten privaten Organisationen“ wie
„die Kirche, die Gewerkschaften, die Schulen“17. Die Presse sei „der dynamischste Teil dieser
ideologischen Basis, aber nicht der einzige: Alles, was direkt oder indirekt die öffentliche Mein-
ung beeinflußt oder beeinflussen kann, gehört ihr an: die Bibliotheken, die Schulen, die Zirkel
und Clubs verschiedener Art bis hin zur Architektur, zur Anlage der Straßen und der Straßen-
namen.“18 In stetig wachsender Komplexität schob sich die Zivilgesellschaft als „Festungs-
mauern“  und  „Kasematten“  nicht  nur  zwischen  Staat  und  Gesellschaft,  sondern  auch
zwischen die verschiedenen Gesellschaftsklassen und weichte deren Antagonismen scheinbar
auf. Sozialismus im Westen, könnte sich – so Gramsci – erst nach einem länger anhaltenden
„Stellungskrieg“ zwischen den Klassen durchsetzen,19  in dessen Verlauf es zu neuartigen
Bündnissen und zur Erringung der geistigen und kulturellen Hegemonie der sozialistischen
Kräfte kommen müsse.

Obgleich in  der  demokratischen bürgerlichen Gesellschaft  der  hegemoniale  Konsens mit
weniger Zwang und Gewalt erzeugt werde, bestehe der Staat als Zwangs- und Gewaltinstru-
ment jedoch weiter (mit seinen juristischen und polizeilichen Apparaten, seiner Armee), wenn
er nun auch öfter in den Hintergrund trete. Als „Nahtstelle“ zwischen freiwillig gegebener Zus-
timmung und staatlichem Zwang sah Gramsci die „öffentliche Meinung“ an: “Das, was man
öffentliche Meinung nennt, ist eng verbunden mit der politischen Hegemonie, d. h., sie ist die
Nahtstelle zwischen ›Zivilgesellschaft‹ und ›politischer Gesellschaft‹ [von Gramsci als Syn-
onym für Staat gebraucht], zwischen dem Konsens und der Gewalt. Wenn der Staat eine
wenig populäre Aktion in Gang setzen will, bildet er präventiv die adäquate öffentliche Mein-
ung, d. h., er organisiert und zentralisiert bestimmte Elemente der Zivilgesellschaft.“ Zwar
habe es eine organisierte öffentliche Meinung bereits in allen Klassengesellschaften gegeben,
nie aber habe sie eine solche Bedeutung für die Kräfteverhältnisse in der Gesellschaft gehabt
wie in modernen bürgerlichen Staaten. Hier existiere ein harter Kampf um das Monopol der
Organe  der  öffentlichen  Meinung  –  Zeitungen,  Parteien,  Parlament  –  mit  dem  Bestreben,
„dass nur eine einzige Kraft die Meinung und also auch den politischen nationalen Willen mod-
elliert,  indem  sie  die  verschiedenen  Auffassungen  zu  einem  einzigen  und  unorganischen



Staub  ordnet“.20

So bedeutungsvoll in Gramscis Sicht die Rolle von Intellektuellen ist, die den Prozess der
Gewinnung der  Hegemonie  unterstützen,  ebenso  wichtig  und letztlich  entscheidend sei,
schon vor dem revolutionären Bruch für die Hebung des kulturellen Niveaus der Unterschicht-
en zu kämpfen. Denn nur durch Bildung kann sich der Mensch überhaupt einen Überblick
über  die  gegenwärtigen und zukünftigen Potentiale  seiner  Gesellschaft  verschaffen und ak-
tives Mitglied der Zivilgesellschaft werden. Während es für die bürgerliche Zivilgesellschaft
charakteristisch ist, dass in ihr nur die Ober- und Teile der Mittelschichten aktiv werden, habe
der Sozialismus das Ziel, alle Menschen zu Akteuren der Zivilgesellschaft zu machen.

Der Verlauf der Realgeschichte, die Gramsci selber erlebte, verlief freilich anders. Der Faschis-
mus, der seit dem Ende des Ersten Weltkrieges die Arbeiterorganisationen terrorisierte, 1922
die Regierungsgewalt an sich riß, 1926 das Mehrparteienparlament und die Assoziationsfrei-
heit abschaffte, hatte auch erhebliche Teile der bürgerlichen Zivilgesellschaft regelrecht ver-
schluckt. Am radikalsten vernichtete er jedoch die organisatorischen und kulturellen Errun-
genschaften der italienischen Arbeiterklasse.

Gramsci  hoffte,  dass  die  vor  der  Oktoberrevolution  in  Rußland  nur  „embryonal“  herausge-
bildete Zivilgesellschaft sich dort nun entwickeln würde. Kurz vor seiner Verhaftung 1926
schrieb er  einen Brief  an das ZK der  KPdSU,  in  dem er  forderte,  dass der  Konflikt  zwischen
Stalin und Trotzki nicht durch die Vernichtung einer der beiden Fraktionen, sondern mittels
demokratischer Prozeduren gelöst werden müsse.21 Im Gefängnis schrieb er davon, dass die
„Staatsvergottung“ in einer frühen Phase des Sozialismus wohl unvermeidlich, aber doch zu
überwinden sei, indem immer mehr staatliche Funktionen von der stärker werdenden Zivilge-
sellschaft übernommen werden. Auf diese Weise entstehe erst die Selbstregierung der frei as-
soziierten Produzenten. Den Weg dahin beschrieb Gramsci nicht mit Marxens Formel vom Ab-
sterben  des  Staates,  sondern  mit  dem  plastischeren  Begriff  von  der  „Assimilierung“  bzw.
auch  der  „Absorption“  des  Staates  durch  die  Zivilgesellschaft.22

In diesem Abschnitt folge ich etwas verkürzt der Paraphrasierung Domenico Losurdos:1.
Antonio Gramsci dal liberalismo al ´comunismo critico`, Gamberetti Editrice, Rom 1997,
S. 89. ↩︎
Antonio Gramsci: Cronace Torinesi 1913-1917, Einaudi, Turin 1980, S. 229, zit. n. Losur-2.
do, a. a. O. ↩︎
Ebd., S. 255-258. ↩︎3.
Antonio Gramsci: La guerra delle colonie, Ordine Nuovo, 7. 6. 1919. In: L`Ordine Nuovo,4.
Einaud, Turin 1975, S. 240. (Übers. Kebir) ↩︎
Antonio Gramsci: Ein Sowjet in Turin, Avanti (Turiner Ausgabe), 5. 2. 1919. In: Ders.:5.
Philosophie der Praxis. Eine Auswahl, übers. u. hrsg. v. Christian Riechers, S. Fischer Ver-
lag, Frankfurt am Main, 1967, S. 27. Die in den FIAT-Werken nach dem Ende der Beset-
zung  durch  die  Räte  eingeführten  fordistischen  Prinzipien  hat  Gramsci  genau
beobachtet. Die Gefängnishefte enthalten Studien zum Fordismus, den Gramsci nicht
nur als Element einer „passiven Revolution“ ansah, die dem Kapitalismus eine weitere
Epoche des Überlebens sichern konnte. Fordistische Prinzipien würden auch in einer



sozialistischen Ökonomie zur Anwendung kommen. ↩︎
Antonio Gramsci: La marea rivoluzionaria. In: L`Ordine Nuovo, 7. 6. 1919. In: Ders: L`Or-6.
dine Nuovo, Einaudi, Turin 1975, S. 241. (Übers. Kebir) ↩︎
Unter Mussolini wurde Albanien und Teile große Teile Libyens italienische Protektorate.7.
↩︎
Antonio Gramsci: Le popolazioni coloniali, Ordine Nuovo, 26. 6. 1920. In: Ders.: L`Ordine8.
Nuovo, a. a. O., S. 340ff. (Übers. Kebir) ↩︎
Antonio Gramsci: Briefe 1908-1926. Eine Auswahl, übers. v. Klaus Bochmann, hrsg. v.9.
Antonio A. Santucci,  Europaverlag Wien, Zürich  1992, S. 157f. ↩︎
Piero Sraffa: Offener Brief an den Ordine Nuovo, zit. n. Antonio Gramsci: Problemi di og-10.
gi  e  di  domani.  In:  La  costruzione  del  Partito  comunista  1923-1926,  Turin  1974,
S.175-178. (Übers. Kebir) ↩︎
Antonio Gramsci: Problemi di oggi e di domani, a. a. a. O., S. 177-181. (Übers. Kebir) ↩︎11.
Antonio Gramsci: La crisi italiana, Ordine Nuovo, 1. 9. 1924, ebd. , S. 37. (Übers. Kebir)12.
Grundlage des Artikels war eine Rede Gramscis auf einer Tagung  des ZK vom 13-14. 8.
1924, die zuerst unter dem Titel La crisi delle classi medie in der Unità v. 26. 8. 1924 ge-
druckt wurde. ↩︎
Antonio Gramsci: La costruzione del Partito Comunista 1923-1926, Einaudi, Turin 1974,13.
S. 121. (Übers. Kebir) ↩︎
Quaderni del carcere, Turin 1975, S. 1666. (Übers. Kebir) ↩︎14.
Ebd., S. 866. ↩︎15.
Ebd., S. 1566. ↩︎16.
Antonio Gramsci: Lettere dal carcere, Turin 1968, S. 481. (Übers. Kebir) ↩︎17.
Antonio Gramsci: Marxismus und Kultur, übers. u. hrsg v. Sabine Kebir, VSA, Hamburg18.
1983, S. 96. ↩︎
Antonio Gramsci: Quaderni, a. a. O., S. 120. (Übers. Kebir) ↩︎19.
Ebd., S. 914f. ↩︎20.
Antonio Gramsci: Briefe 1908-1926, a. a. O., S. 272ff. ↩︎21.
Antonio Gramsci: Quaderni, a. a. O., S. 662 u. 937. (Übers. Kebir) ↩︎22.


