@ Plattform fur unabhangigen Videojournalismus

Svenja FlaBpohler: Die potente Frau. Eine Rezension

Eine Kritik der #MeToo - Kampagne

Unbehagen gegenltber dem Hashtag-Feminismus, der mit der #MeToo-Kampagne gegen-
wartig Medienhype ist, spuren auch viele Frauen. Svenja FlaBpohler, Chefredakteurin des
Philosophie Magazins hat in einem bemerkenswert schmalen Bandchen von 48 Seiten eine
haarscharfe Kritik des Hauptstroms dieser Debatten geliefert.

-

E |
-
=
=2
5

30. Juni 2018 - Sabine Kebir

Unbehagen gegenliber dem Hashtag-Feminismus, der mit der #MeToo-Kampagne gegen-
wartig Medienhype ist, spuren auch viele Frauen. Svenja Flalpohler, Chefredakteurin des
Philosophie Magazins hat in einem bemerkenswert schmalen Bandchen von 48 Seiten eine
haarscharfe Kritik des Hauptstroms dieser Debatten geliefert. Ihr zentraler Punkt ist die
Beobachtung, dass #MeToo, ein passives Opferbild der Frauen vermittelt und den Eindruck er-
weckt, als seien sie mit mannlicher Gewalt in der Arbeitswelt, auf der Strae und im Bett
nicht nur standig konfrontiert, sondern ihr auch hoffnungslos ausgeliefert. Auch wurden ver-
schiedene Formen der Ubergriffigkeit - von der Vergewaltigung bis zur verbalen Anmache -
oft mit so empoérendem Gestus behandelt als waren sie gleichermalien schwerwiegend.

Fiir unannehmbar halt es FlaRpdhler, dass Manner, denen sexistische Ubergriffe auf Frauen,
andere Manner oder auch Minderjahrige vorgeworfen werden, offentlich angeprangert wer-
den, ehe ein strafrechtliches Verfahren - soweit das Uberhaupt noch maglich ist - stattgefun-


https://weltnetz.tv/autoren/sabine-kebir

den hat. Der Pranger habe seine BlUtezeit im 13. Jahrhundert gehabt, erinnert FlaBpohler:
.Der Verurteilte wurde an einen Schandpfahl gefesselt, offentlich vorgefuhrt und der ge-
sellschaftlichen Schmahung preisgegeben. Wer einmal am Pranger stand, konnte nicht mehr
so weiterleben wie zuvor, er war als gesellschaftliches Subjekt vernichtet.” Wie der Beginn
des Zitats ausweist, wurde man selbst im 13. Jahrhundert - anders als jetzt - zuerst nach da-
maligem Recht verurteilt und dann erst an den Pranger gezerrt. Heute, so FlaBpdhler, ,, Ubern-
immt die Funktion des Schandpfahls der Hashtag (so Klarnamen genannt werden) oder auch
die sogenannte Verdachtsberichterstattung,” die die Unschuldsvermutung meist aulsen vor
lasst. Rechtsstaat adé!

FlaRpéhler meint, dass sich Frauen gegeniber etlichen Formen von Anmache oder Uber-
griffen durchaus erfolgreich wehren koénnen. Und auch in den jetzt medial hochgepuschten
Altfallen, die schon Jahrzehnte zurlckliegen, ware auf jeden Fall eine Anzeige méglich gewe-
sen. Manchmal kommt zur Sprache, dass eine Anzeige unterlassen wurde, weil frau sich in
okonomischer Abhangigkeit von dem Ubergriffigen Mann gefuhlt hatte. Damit kommt man
dem eigentlichen Problem schon naher: sexuelle Ubergriffe haben nicht nur mit zum Teil
vermeintlicher, zum Teil realer korperlicher Uberlegenheit von Mannern zu tun, sondern vor
allem mit ihrer 6konomischen Macht. FlaBpodhler stellt richtig fest, dass ein Hashtag zum The-
ma ‘ungleiche Lohne flr gleiche Arbeit” weitaus weniger Chancen hat, vom gegenwartigen
Medienmarkt gehypt zu werden als Berichte von sexuellen Ubergriffen, insbesondere, wenn
es sich um prominente mannliche Tater und/oder prominente Opfer handelt. Hier hatte es
dem vorbildlich schlanken Buchlein gut getan, wenn FlaBpdhler auf einigen zusatzlichen Seit-
en erlautert hatte, dass die grolle Mehrheit der Frauen auf Grund viel grolBerer 6konomischer
Abhangigkeiten als sie etwa in der Filmbranche existieren, nicht nur von Seiten des Arbeitge-
bers, sondern auch des Partners - oft schlimmeren und permanenten sexuellen Ubergriffen
ausgeliefert sind. Nicht zu reden von den Millionen Zwangsprostituierten - deren bloSe Exis-
tenz zeigt, wie stark das Patriarchat noch die Welt beherrscht.

Dass die #MeToo-Kampagne die alte essentialistische Sicht auf die Geschlechter fortschreibt,
zeigt sich nicht zuletzt daran, dass selbst die verbale Denunziation lang zurlckliegender sex-
ueller Ubergriffe als ,grandioser emanzipatorischer Akt“ gefeiert wird. Sehr richtig ist FlaBpoh-
lers Beobachtung, dass die konservative Auffassung der Frau nur zwei Handlungsmaoglichkeit-
en bietet: sie muss den Mann abwehren, moglichst ehe es zu Vertraulichkeiten kommen kann
- oder versuchen, ,ihm bis zur Selbstaufgabe zu gefallen”. Eigene Bedurfnisse kommen da
bestenfalls indirekt vor. Hier erlaubt sich die Rezensentin die Bemerkung, dass das Risiko, in
dieser Rolle zu verbleiben, nicht nur auf einen grollen Teil der noch herrschenden Gesch-
lechterverhaltnisse zu beziehen ist, sondern gerade auch auf die Filmbranche, deren Produk-
tionen meist Uble patriarchale Wunschbilder von Frauen ausstellt.

Dass es uberhaupt zu einer Medienhype mit einem riackwartsgewandten Frauenbild kommen
kann, ist flr FlaBpdhler ein Zeichen, dass fortgeschrittenere Konzepte der feministischen The-
orie zum Teil vergessen, zum Teil aber auch nicht wirkten. Judith Butler hatte zwar richtig her-
ausgestellt, dass die Geschlechteridentitaten biologisch flexibel sind und sozial fixiert wer-
den. Sie wollte der Diskriminierung von Frauen entgegenwirken, die keine Kinder haben kon-
nen oder wollen und queeres Korperbewusstsein starken. In der Rezeption von Butlers Werk
wurde aber die Problematik der heterosexuellen Verhaltnisse - die ja die Mehrheit der heuti-
gen Menschen betrifft - nicht mehr ausreichend diskutiert. FlaBpohler empfiehlt die



Rickbesinnung auf auf Luce Irigaray und Hélene Cixous, die zur umfassenden Starkung der
aktiven Subjektivitat aufriefen, unabhangig vom Lebensmodell der Frau - oder wie auch im-
mer Menschen sich definieren, die nicht dem herrschenden Patriarchat angehoren.

Genau das ist auch FlaBpohlers Ziel, wobei sie nicht nur selbstbewusstes Auftreten in der Ar-
beitswelt meint, sondern ebenso in der Sexualitat. Frauen sollen endlich ihre sexuelle Lust
nicht mehr verleugnen, versteckt oder verschamt ausleben, sondern ebenso offensiv wie die
Manner: ,,Wir brauchen zwei potente Geschlechter, die sich in Fulle begegnen.”

Da es unmdglich ist, eine Grenze zwischen Flirt und Ubergriffigkeit zu ziehen - eine von
einem Menschen ausgehende sexuelle Projektion auf einen anderen Menschen kann nicht nur
unerwunscht sondern auch erwunscht sein oder, einmal inspiriert, winschbar werden - halt
FlaBpohler die gesetzliche Einhegung von Situationen wie sie aus dem Hastag #nein-heilt-
nein hervorging, flr problematisch. Selbstverstandlich, sagt sie, gehéren Vergewaltiger hinter
Gitter, aber prinzipiell weise ein so weitgehender Schutz von Frauen auf das alte, infantile
Bild vom schwachen Geschlecht, schreibe es sogar fort. ,Im 21. Jahrhundert sollten sich
Frauen nicht nur auf die schitzende Hand von Vater Staat verlassen, sondern haben, um es
mit Kant zu sagen, auch eine “Pflicht gegen sich selbst™.” Auch Frauen missen sich ,aus der
selbstverschuldeten Unmundigkeit” befreien und ,die ihnen durch jahrhundertelangen
Emanzipationskampf bereitgestellte Moglichkeit zu einer selbstbestimmten Existenz wil-
lentlich ergreifen oder dies zumindest ernsthaft versuchen®.

Eine sympathische, aber auch kuhne Position, denn die Ausgangssituation, um offensiv das
Recht nicht nur auf sexuelle Selbstbestimmung, sondern auch auf die eigene Lust einzu-
fordern, ist fur Frauen sehr unterschiedlich. Und es ist diskutabel, ob es ausreicht, wie
FlaBpohler vorschlagt, die unabhangigen Frauen aufzurufen, solidarisch mit allen zu sein, die
sich noch nicht aktiv verteidigen und flr sich selbst einsetzen konnen.

Svenja Flallpohler: Die potente Frau. Fur eine neue Weiblichkeit, Ullstein, Berlin 2018, 8,00 Eu-
ro, 48 S.

* Der Text erschien, leicht gekirzt, unter dem Titel "Toxische Opferrolle?” am 8. Juni 2018 in
der Jungen Welt.



