
Plattform für unabhängigen Videojournalismus

Svenja Flaßpöhler: Die potente Frau. Eine Rezension
Eine Kritik der #MeToo - Kampagne

Unbehagen gegenüber dem Hashtag-Feminismus, der mit der #MeToo-Kampagne gegen-
wärtig Medienhype ist, spüren auch viele Frauen. Svenja Flaßpöhler, Chefredakteurin des
Philosophie Magazins hat in einem bemerkenswert schmalen Bändchen von 48 Seiten eine
haarscharfe Kritik des Hauptstroms dieser Debatten geliefert.

30. Juni 2018 · Sabine Kebir

Unbehagen gegenüber dem Hashtag-Feminismus, der mit der #MeToo-Kampagne gegen-
wärtig Medienhype ist, spüren auch viele Frauen. Svenja Flaßpöhler, Chefredakteurin des
Philosophie Magazins hat in einem bemerkenswert schmalen Bändchen von 48 Seiten eine
haarscharfe Kritik  des Hauptstroms dieser Debatten geliefert.  Ihr  zentraler  Punkt ist  die
Beobachtung, dass #MeToo, ein passives Opferbild der Frauen vermittelt und den Eindruck er-
weckt, als seien sie mit männlicher Gewalt in der Arbeitswelt, auf der Straße und im Bett
nicht nur ständig konfrontiert, sondern ihr auch hoffnungslos ausgeliefert. Auch würden ver-
schiedene Formen der Übergriffigkeit – von der Vergewaltigung bis zur verbalen Anmache –
oft mit so empörendem Gestus behandelt als wären sie gleichermaßen schwerwiegend.

Für unannehmbar hält es Flaßpöhler, dass Männer, denen sexistische Übergriffe auf Frauen,
andere  Männer  oder  auch  Minderjährige  vorgeworfen  werden,  öffentlich  angeprangert  wer-
den, ehe ein strafrechtliches Verfahren – soweit das überhaupt noch möglich ist – stattgefun-

https://weltnetz.tv/autoren/sabine-kebir


den hat. Der Pranger habe seine Blütezeit im 13. Jahrhundert gehabt, erinnert Flaßpöhler:
„Der  Verurteilte  wurde  an  einen  Schandpfahl  gefesselt,  öffentlich  vorgeführt  und  der  ge-
sellschaftlichen Schmähung preisgegeben. Wer einmal am Pranger stand, konnte nicht mehr
so weiterleben wie zuvor, er war als gesellschaftliches Subjekt vernichtet.“ Wie der Beginn
des Zitats ausweist, wurde man selbst im 13. Jahrhundert – anders als jetzt – zuerst nach da-
maligem Recht verurteilt und dann erst an den Pranger gezerrt. Heute, so Flaßpöhler, „übern-
immt die Funktion des Schandpfahls der Hashtag (so Klarnamen genannt werden) oder auch
die sogenannte Verdachtsberichterstattung,“ die die Unschuldsvermutung meist außen vor
lässt. Rechtsstaat adé!

Flaßpöhler meint, dass sich Frauen gegenüber etlichen Formen von Anmache oder Über-
griffen  durchaus  erfolgreich  wehren  können.  Und  auch  in  den  jetzt  medial  hochgepuschten
Altfällen, die schon Jahrzehnte zurückliegen, wäre auf jeden Fall eine Anzeige möglich gewe-
sen. Manchmal kommt zur Sprache, dass eine Anzeige unterlassen wurde, weil frau sich in
ökonomischer  Abhängigkeit  von  dem  übergriffigen  Mann  gefühlt  hätte.  Damit  kommt  man
dem  eigentlichen  Problem  schon  näher:  sexuelle  Übergriffe  haben  nicht  nur  mit  zum  Teil
vermeintlicher, zum Teil realer körperlicher Überlegenheit von Männern zu tun, sondern vor
allem mit ihrer ökonomischen Macht. Flaßpöhler stellt richtig fest, dass ein Hashtag zum The-
ma ´ungleiche Löhne für gleiche Arbeit` weitaus weniger Chancen hat, vom gegenwärtigen
Medienmarkt gehypt zu werden als Berichte von sexuellen Übergriffen, insbesondere,  wenn
es sich um prominente männliche Täter und/oder prominente Opfer handelt. Hier hätte es
dem vorbildlich schlanken Büchlein gut getan, wenn Flaßpöhler auf einigen zusätzlichen Seit-
en erläutert hätte, dass die große Mehrheit der Frauen auf Grund viel größerer ökonomischer
Abhängigkeiten als sie etwa in der Filmbranche existieren, nicht nur von Seiten des Arbeitge-
bers,  sondern auch des Partners –  oft  schlimmeren und permanenten sexuellen Übergriffen
ausgeliefert sind. Nicht zu reden von den Millionen Zwangsprostituierten – deren bloße Exis-
tenz zeigt, wie stark das Patriarchat noch die Welt beherrscht.

Dass die #MeToo-Kampagne die alte essentialistische Sicht auf die Geschlechter fortschreibt,
zeigt sich nicht zuletzt daran, dass selbst die verbale Denunziation lang zurückliegender sex-
ueller Übergriffe als „grandioser emanzipatorischer Akt“ gefeiert wird. Sehr richtig ist Flaßpöh-
lers Beobachtung, dass die konservative Auffassung der Frau nur zwei Handlungsmöglichkeit-
en bietet: sie muss den Mann abwehren, möglichst ehe es zu Vertraulichkeiten kommen kann
– oder versuchen, „ihm bis zur Selbstaufgabe zu gefallen“. Eigene Bedürfnisse kommen da
bestenfalls indirekt vor. Hier erlaubt sich die Rezensentin die Bemerkung, dass das Risiko, in
dieser Rolle zu verbleiben, nicht nur auf einen großen Teil der noch herrschenden Gesch-
lechterverhältnisse zu beziehen ist, sondern gerade auch auf die Filmbranche, deren Produk-
tionen meist üble patriarchale Wunschbilder von Frauen ausstellt.

Dass es überhaupt zu einer Medienhype mit einem rückwärtsgewandten Frauenbild kommen
kann, ist für Flaßpöhler ein Zeichen, dass fortgeschrittenere Konzepte der feministischen The-
orie zum Teil vergessen, zum Teil aber auch nicht wirkten. Judith Butler hätte zwar richtig her-
ausgestellt,  dass  die  Geschlechteridentitäten  biologisch  flexibel  sind  und  sozial  fixiert  wer-
den. Sie wollte der Diskriminierung von Frauen entgegenwirken, die keine Kinder haben kön-
nen oder wollen und queeres Körperbewusstsein stärken. In der Rezeption von Butlers Werk
wurde aber die Problematik der heterosexuellen Verhältnisse – die ja die Mehrheit der heuti-
gen  Menschen  betrifft  –  nicht  mehr  ausreichend  diskutiert.  Flaßpöhler  empfiehlt  die



Rückbesinnung auf auf Luce Irigaray und Hélène Cixous, die zur umfassenden Stärkung der
aktiven Subjektivität aufriefen, unabhängig vom Lebensmodell der Frau – oder wie auch im-
mer Menschen sich definieren, die nicht dem herrschenden Patriarchat angehören.

Genau das ist auch Flaßpöhlers Ziel, wobei sie nicht nur selbstbewusstes Auftreten in der Ar-
beitswelt meint, sondern ebenso in der Sexualität. Frauen sollen endlich ihre sexuelle Lust
nicht mehr verleugnen, versteckt oder verschämt ausleben, sondern ebenso offensiv wie die
Männer: „Wir brauchen zwei potente Geschlechter, die sich in Fülle begegnen.“

Da  es  unmöglich  ist,  eine  Grenze  zwischen  Flirt  und  Übergriffigkeit  zu  ziehen  –  eine  von
einem Menschen ausgehende sexuelle Projektion auf einen anderen Menschen kann nicht nur
unerwünscht sondern auch erwünscht sein oder, einmal inspiriert, wünschbar werden – hält
Flaßpöhler die gesetzliche Einhegung von Situationen wie sie aus dem Hastag #nein-heißt-
nein hervorging, für problematisch. Selbstverständlich, sagt sie, gehören Vergewaltiger hinter
Gitter, aber prinzipiell weise ein so weitgehender Schutz von Frauen auf das alte, infantile
Bild vom schwachen Geschlecht, schreibe es sogar fort. „Im 21. Jahrhundert sollten sich
Frauen nicht nur auf die schützende Hand von Vater Staat verlassen, sondern haben, um es
mit Kant zu sagen, auch eine ´Pflicht gegen sich selbst`.“ Auch Frauen müssen sich „aus der
selbstverschuldeten  Unmündigkeit“  befreien  und  „die  ihnen  durch  jahrhundertelangen
Emanzipationskampf  bereitgestellte  Möglichkeit  zu  einer  selbstbestimmten  Existenz  wil-
lentlich ergreifen oder dies zumindest ernsthaft versuchen“.

Eine sympathische,  aber  auch kühne Position,  denn die Ausgangssituation,  um offensiv  das
Recht nicht nur auf sexuelle Selbstbestimmung, sondern auch auf die eigene Lust einzu-
fordern,  ist  für  Frauen sehr  unterschiedlich.  Und es ist  diskutabel,  ob es ausreicht,  wie
Flaßpöhler vorschlägt, die unabhängigen Frauen aufzurufen, solidarisch mit allen zu sein, die
sich noch nicht aktiv verteidigen und für sich selbst einsetzen können.

Svenja Flaßpöhler: Die potente Frau. Für eine neue Weiblichkeit, Ullstein, Berlin 2018, 8,00 Eu-
ro, 48 S.

* Der Text erschien, leicht gekürzt, unter dem Titel ´Toxische Opferrolle?` am 8. Juni 2018 in
der Jungen Welt.


