
Plattform für unabhängigen Videojournalismus

Wagner in Hollywood?
Eine Rezension zu Moshe Zuckermanns Buch "Wagner. Ein ewig deutsch-
es Ärgernis"*

Moshe Zuckermann ist vor allem bekannt als historisch-politischer und psychoanalytischer In-
terpret des deutsch-israelischen Verhältnisses.

7. August 2020 · Sabine Kebir

Zuckermann erinnert daran, dass der linke Jude Heinrich Heine bis in die ersten Jahrzehnte
der Bundesrepublik ein „ewiges deutsches Ärgernis“ war. Meine, wie Heine aus Düsseldorf
stammende Urgroßmutter nannte ihn „Schmutzfink im deutschen Dichterwald“, was sie nicht
hinderte, Ich weiß nicht, was soll es bedeuten, außerordentlich zu lieben. Da sie nicht die
Einzige in diesem Zwiespalt war, erklärten die Nazis das Lied kurzerhand zur deutschen Volk-
sweise. Je mehr der Antisemitismus in der Bundesrepublik für anstößig erachtet wurde, um so
mehr wurde die Eingemeindung Heines möglich und die Rolle eines „ewig deutschen Ärger-
nisses“ ging auf Wagner über. Wie Heines Dichtkunst hat auch Wagner als Künstler bis heute
eine große Anhängerschaft. Aber die Fülle seiner überlieferten antisemitischen Äußerungen
und Schriften bringen auch rigorose Gegenwehr hervor. Außerdem haftet ihm der Beigesch-
mack an, dass er Hitlers Lieblingskomponist war. Gegner Wagners ziehen eine direkte Linie
vom Menschen und Künstler Wagner zum antisemitischen Eliminierungswahn der Nazis. Be-

https://weltnetz.tv/autoren/sabine-kebir


sonders stark ist die Ablehnung in Israel, wo Wagner zum Symbol der kulturhistorisch tief ver-
wurzelten deutschen Schuld an der Shoa gilt und Aufführungsversuche mit dem Argument kri-
tisiert werden, eine Verhöhnung der Opfer heraufzubeschwören. 

 

Keine Reinwaschung hat Zuckermann vor, sondern eine historisch-kontextuelle Untersuchung
des Phänomens Wagner, auf den Heines Dichtung nachweislich einen Einfluss ausgeübt hat,
z. B. in Tannhäuser  und Der fliegende Holländer.  Der frühe Wagner, der 1849 auf Dresdens
Barrikaden stand und dann ins Schweizer Exil musste, stand auch politisch Heine nahe. In sei-
nen  Notizen  findet  sich  die  Bemerkung,  dass  „mit  der  kommenden  kommunistischen  Ord-
nung solche historischen Fiktionen wie Monarchie und Erbbesitz verschwinden“ würden und
„die erhabene Göttin Revolution“ das „nie geahnte Paradies des Glücks“ errichten werde.
Dem Wagner-Biographen Robert Gutmann folgend, waren Wagners gesellschaftspolitische
Vorstellungen aber konfus und infolge seiner Obrigkeitsabhängigkeit anpasserisch. Seine Rev-
olutionshoffnung  wandelte  sich  in  eine  Erlösungshoffnung  durch  die  Stärkung  deutscher
Kunst,  deren Schwäche er  in  mangelndem Engagement  der  Fürsten für  Kunst  und Ge-
sellschaft sah. In seiner Schrift Über Staat und Revolution von 1864 führt er das auf den nega-
tiven Einfluss von Höflingen und Juden zurück. Letzteren schrieb er – der damals aufblühen-
den Ideologie der Völkerpsychologie folgend – einen „zersetzenden“ Charakter zu. Die Aris-
tokratie  gänzlich  abschaffen  wollte  er  nicht  mehr;  er  forderte  ein  neues,  in  seinem  Sinne
fortschrittliches Königtum. Die Essenzen Volk, König, Theater und Erlösung auf der Basis ger-
manischer Mythologie zu vitalisieren, sah er als Vehikel der gesellschaftlichen Genesung an,
der er sein Künstlertum verschrieb. Dem entsprach seine Abwendung von autonom verstan-
dener Musik, die er in Beethovens „Neunter“ für unübertreffbar hielt. Besessen vom eigenen
Sendungsbewusstsein,  wollte  er  die  Oper  zum  letztlich  propagandistischen  „Tondrama“
umgestalten, in dem die Musik dem Drama sogar untergeordnet war. Folglich schrieb er nicht
nur die Musik, sondern auch Libretti, Regieanweisungen, revolutionierte die Bühnentechnik
und fungierte am liebsten selbst als Theaterdirektor. Ziel war das publikumswirksame „Ge-
samtkunstwerk“, womit er einen zukunftsträchtigen Topos des künstlerischen Illusionismus
schuf, der bis jetzt die Unterhaltungsindustrie prägt, so weit sie auch von Wagner entfernt
sein mag: „Die im Subjekt ´verortete` Rezeption des Werkes gilt nunmehr als Träger von
Affekten, Emotionen und Bedeutungen, nicht mehr wie in der kunstautonomen Primatvorstel-
lung des Kunstwerks als Objekt.“

 

In der 1850 und 1869 erschienen Schrift Das Judentum und die Musik geißelt Wagner die Ju-
den als Wucherer und erklärt den Kampf um ihre Emanzipation zu abstraktem Liberalismus.
Dem widerspreche das Empfinden des Volkes, das Juden instinktmäßig als Fremde empfinde.
Auch auf die Musiktradition wirkten Juden wie Mendelsohn und Meyerbeer „zersetzend“, weil
selbst „ein Jude von reichster spezifischer Talentfülle […] kein einziges Mal die tiefe, Herz und
Seele ergreifende Wirkung“ hervorbringen könne, „die wir von der Kunst erwarten“. Es klingt
tatsächlich wie ein Vorgriff auf den Nazi-Wahn, wenn Wagner den Juden empfahl, „durch Selb-
stvernichtung“ am „wiedergebärenden Erlösungswerk teil“ zu nehmen. Im wirklichen Leben
kooperierte er mit Juden. Er gab zu, dass Meyerbeer ihn einst materiell unterstützt hatte, nah-
m  jüdische Spenden für Bayreuth entgegen, arbeitete mit jüdischen Bankiers zusammen und



akzeptierte  –  wenn  auch  widerstrebend  –  Hermann  Levi  als  Dirigenten  der  Parsifal-
Uraufführung. Auch mit jüdischen Kritikern ging er mehr oder weniger zivilisiert um. Noch ers-
taunlicher ist sein Engagement für den  russischen Pianisten Joseph Rubinstein, der ihm
wiederum „sklavisch  ergeben“  war  und eineinhalb  Jahre  nach Wagners  Tod Selbstmord
verübte, was als pervertierte Erfüllung von dessen Idee der jüdischen Selbsterlösung gesehen
worden ist.

 

Auch wenn Wagner schließlich das Judentum als „erstaunlichstes Beispiel von Rassen-Konsis-
tenz“ bezeichnete, sollte man ihn laut Zuckermann nicht als direkten Vorläufer des rassenbiol-
ogisch begründeten eliminatorischen Vorgehens der Nazis sehen, das sich zu Wagners Zeit,
die faktisch eine Zeit der Emanzipation war, überhaupt niemand vorstellen konnte. 1819, als
Wagner fünf Jahre alt  war,  war es mit den Hep-Hep-Unruhen zu den letzten physischen
Ausschreitungen gegen jüdische Gemeinschaften in deutschen Landen gekommen und es
vergingen  knapp 120 Jahre bis zur Kristallnacht. Wagners unappetitlicher Antisemitismus
habe sich auf assimilierte, intellektuelle Juden bezogen, die er – so meint die Rezensentin –
wohl als kulturelle Konkurrenz kleinhalten wollte.

 

Auch in Marxens Schrift Zur Judenfrage sei das Ziel der „Emanzipation der Menschheit vom Ju-
dentum“ oft nicht als Metapher für die Aufhebung kapitalistischer Verhältnisse, sondern als
antisemitisch gedeutet worden. Wem diese Rezeptionsanalogie zwischen Wagner und Marx
zu gewagt erscheint, dem bietet Zuckermann das Beispiel der ideologischen Anfänge des
Zionismus an, dessen emphatische Absage an die Assimilation als „Untergang der Diaspora“
beschworen wurde. Ein neuer, wehrhafter Jude sollte seinen Nationalstaat errichten. „Auch da
wurde von ´Autoemanzipation` geredet, beispielsweise bei Leo Pinsker, von einer auferlegten
Selbstvernichtung (des diasporischen Juden) zugunsten des zionistischen Erlösungswerks.“
Angesichts der Geringschätzung, die Überlebende der Shoa lange in Israel genossen und der
Tatsache, dass es sich schon ein Jahrzehnt später mit dem Land ihrer Urheber aussöhnte,
hält Zuckermann die Wagnerfeindschaft für ein aufgesetztes Ideologem. 

 

Das Buch untersucht auch die Stichhaltigkeit antisemitischer Motive in Wagners Opern. Mit
seinen Thesen, die hier nur angerissen werden konnten, wird Zuckermann wieder dort aneck-
en, wo der völkische Antisemitismus in völkischen Philosemitismus umgeschlagen ist. Gipfel
der Provokation ist wohl die Bemerkung, dass nicht sicher sei, ob Wagner Nazi geworden
wäre: „Anzunehmen ist eher, dass er nach Hollywood gegangen wäre.“                          

 

* Diese Rezension zu Moshe Zuckermann: Wagner. Ein ewig deutsches Ärgernis, Westend,
Frankfurt am Main 2020 erschien unter dem Titel Doch nur Künstler. Judenhass. Vielen gilt
Wagner als klarer Antisemit. Moshe Zuckermann relativiert das. In: Der Freitag no. 30 v. 23.
7. 2020, S. 17.


