@ Plattform fur unabhangigen Videojournalismus

Hegel, Marx und die Ontologie des gesellschaftlichen Seins

Zum 250. Geburtstag von Georg Friedrich Hegel. Domenico Losurdo uber
Hegel und Marx.

Im Schlusskapitel der Okonomisch-philosophischen Manuskripte fasst Marx sein Urteil Gber
Hegel folgendermalien zusammen:

Zum 250. Gebur

Lastirdo

uber Hegél und Marx

25. August 2020 - Domenico Losurdo

»Die Hauptsache ist, dass der Gegenstand des Bewuftseins nichts andres ist als das Selbstbe-
wulstsein oder dass der Gegenstand nur das vergegenstandlichte SelbstbewufStsein, das Selb-
stbewulStsein als Gegenstand ist.” Daraus folgt: ,Die Arbeit, welche Hegel allein kennt und an-
erkennt, ist die abstrakt geistige.“[1]

Das ist eine Lesart, die im Verlauf von Marxens weiterer Entwicklung Abmilderungen und Mod-
ifizierungen erfahrt, die zwar sehr bedeutungsvoll sind, aber keinen wirklichen und ei-
gentlichen Widerruf darstellen. Und es handelt sich um eine Lesart, die ausgerechnet in ihrer
radikalsten Formulierung bei verschiedensten Autoren und Stromungen der marxistischen
Tradition Schule gemacht hat. Da ist Georg Lukacs, der auch in seiner berihmten Monogra-
phie (Der junge Hegel und die Probleme der kapitalistischen Gesellschaft) das Verdienst
hatte, die Zentralitat der Themen Bedurfnis und Arbeit bei Hegel hervorzuheben: Wenn das


https://weltnetz.tv/autoren/domenico-losurdo

erste Thema klar auf die biologische Natur des Menschen zielt, verweist das zweite auf die
Transformation der physischen Natur, die notwendig ist, um die Bedurfnisse zu befriedigen.
Und trotzdem hat Lukacs 1967, also vier Jahre vor seinem Tod, keine Zweifel, dass , der Ge-
genstand, das Ding bei Hegel nur als EntauBerung des Selbstbewusstseins existiert.[2] Es
bleibt aber mysterios, wie Hegel allein mit dieser Neigung zum Visionaren - nur um den
spaten Lukacs zu zitieren - ,ein Philosoph mit einem starken und umfassenden Wirk-
lichkeitssinn“ sein konnte, ,,mit einem derart intensiven Hunger nach echter Wirklichkeit, wie
es vielleicht seit Aristoteles bei keinem Denker der Fall war.“[3]

Analog, wenn auch aus anderer Perspektive, argumentiert Ernst Bloch. Einerseits hebt er
~den hochbedeutenden Effekt” in der Phanomenologie des Geistes hervor, ,dass die Forten-
twicklung des Selbstbewusstseins durch das Bewusstsein des arbeitenden Knechts ... geschie-
ht“[4], womit wir wieder auf das Thema der Arbeit verwiesen sind und implizit auf die
Bedurfnisse, die sie befriedigen muss, d. h. wir sind erneut sowohl auf die physische Natur in
ihrer Komplexitat verwiesen als auch auf die biologische Natur des Menschen. Andererseits
behauptet Bloch, dass ,,das Wiedererreichen der Identitat von Subjekt und Objekt bei Hegel -
seiner bis zum Ende idealistischen, ja immer weltloser werdenden Dialektik gemals - nur als
vollige Zuricknahme der EntauBerungen (Gegenstande Uberhaupt) ins Subjekt gedacht
wird“.[5] Ohne solche Risse prasentiert sich dagegen die Hegeldeutung, die in Italien die
Schule von Galvano Della Volpe und Lucio Colletti hervorgebracht hat - als einen grotesken
Konscientialismus (d.h. als eine Reduktion der Realitat auf ein Bewusstseinsobjekt).

Wenn sich Marx und mehr noch die sich auf ihn berufende Tradition damit beschaftigt haben,
die absolute Originalitat der neuen Weltanschauung und der neuen politischen Bewegung her-
vorzuheben, so haben sich auf der anderen Seite nicht nur der italienische Neoidealismus,
sondern auch die unterschiedlichsten Denkstromungen - besonders in den Jahren des Kalten
Kriegs - damit beschaftigt, Hegel abzuschirmen von jeder Ansteckung mit dem kommunis-
tischen ,Materialismus”, der die ideellen, spirituellen und religiosen Werte des Westens
verspottete und bedrohte. Und von solchen unterschiedlichen, ja gegensatzlichen Motivatio-
nen her kam es schlieBlich zu dem Gemeinplatz, die Hegeldeutung als Konscientialismus oder
panlogisches Modell zu etablieren. In einer radikal veranderten historischen Situation ist es
jetzt an der Zeit, das Problem unter neuen Aspekten zu durchdenken.

Natur und Arbeit bei Hegel

Nach den grundlegenden methodischen Uberlegungen allgemeinen Charakters und bevor die
wirkliche und eigentliche Abhandlung beginnt, muss man sich zunachst vergegenwartigen,
dass die Vorlesungen Uber die Philosophie der Geschichte mit der Hervorhebung der ,,geo-
graphische[n] Grundlage[n] der Weltgeschichte” beginnen. Klargestellt wird, dass es un-
moglich ist, ohne Berlcksichtigung der Geographie, des ,,Boden[s]”, auf welchem der ,Volks-
geist” wurzelt, ohne Kenntnisnahme seines ,Naturzusammenhangs” als ,wesentlich[e] und
notwendig[e] Grundlage”, etwas von der konkreten historischen und politischen Entwicklung
zu verstehen.[6]

Wie man sieht, die Natur ist alles andere als verschwunden. Sie spielt sogar eine Uber-
triebene Rolle. Die Vorlesungen uber die Philosophie der Geschichte halten fest, dass , Kalte
und Hitze...zu machtige Gewalten [seien - d. U.], als dass sie dem Geist erlauben, fiir sich



eine Welt zu erbauen. ... Aber in jenem Extrem der Zonen kann die Not wohl nie aufhdren
und niemals abgewendet werden, der Mensch ist bestandig darauf angewiesen, seine
Aufmerksamkeit auf die Natur zu richten, auf die gluhenden Strahlen der Sonne und den eisi-
gen Frost.“[7] Zumindest konnte man sagen, dass das Beharren auf die Unveranderlichkeit
der naturlichen Gegebenheiten problematisch erscheint. Wir konnen Hegel zustimmen, dass
die am Meer gelegenen Zivilisationen im allgemeinen mehr Offenheit und Unternehmungs-
geist aufweisen. Und: ,Das Land, die Talebene fixiert den Menschen an den Boden, er kommt
dadurch in eine unendliche Menge von Abhangigkeiten.“[8] Aber wir konnen nicht der Sch-
lussfolgerung zustimmen, wonach in den am Meer liegenden Zivilisationen ,der Handel ...
und die Schiffahrt“ mit der ,burgerliche[n] Freiheit* einhergehen.[9] Verdrangt wird hier der
Sklavenhandel, der lange Zeit von Staaten, Regionen und Stadten angefuhrt wird, die am
Meer liegen und sich eben aktiv mit Handel und Schifffahrt beschaftigen.

Uber die physische Natur hinaus spielt auch die biologische Natur des Menschen bei Hegel
eine wesentliche Rolle. Der Triumph der Konquistadoren in der Neuen Welt wird mit einer Rei-
he von Faktoren begrindet: dem Fehlen ,des Pferdes und des Eisens” sowie der ,Schwache
des amerikanischen Naturells“ der Urbevolkerung.[10] Nicht behandelt werden dagegen die
auBerst tiefen Widerspriche und Konflikte, die die prakolumbianischen Gesellschaften durch-
machten und die wahrscheinlich bei der durch die Invasoren herbeigeflhrten Niederlage eine
bedeutsamere Rolle gespielt haben als die fragile kérperliche Konstitution der Einheimischen.
AbschlieBend ist zu sagen, dass Hegel vor der Gefahr des Reduktionismus warnt und seinen
Standpunkt folgendermalien zusammenfasst: ,Die Natur darf nicht zu hoch und nicht zu nie-
drig angeschlagen werden.“[11] Und wenn dem Philosophen dennoch ein kritischer Vorwurf
gemacht werden muss, so ist es nicht der Idealismus, sondern der gelegentliche Fall in den
Naturalismus.

Mit diesen Voraussetzungen kann die oben zitierte AuBerung in den Okonomisch-philo-
sophischen Manuskripten, wonach die Arbeit, von der Hegel spricht, ausschliellich die ,abs-
trakt geistige” ware, nur als Ausdruck einer jugendlichen Zuspitzung angesehen werden
(dass eine AuRerung aus Notizen, die nicht fiir die Publikation bestimmt waren, emphatisch
verabsolutiert wurde, fallt in erster Linie in die Verantwortung von Interpreten im 20. Jahrhun-
dert). In Wirklichkeit ist die Natur nicht nur gut prasent in der Philosophie der Geschichte, sie
fehlt auch keineswegs in der politischen Philosophie Hegels: ,Praktisch verhalt sich der Men-
sch zu der Natur als zu einem Unmittelbaren und AuRerlichen selbst als ein unmittelbar duRer-
liches und damit sinnliches Individuum...“[12] Es handelt sich um eine praktische Beziehung,
die sich Uber die Arbeit manifestiert; und die harte Pflicht der Arbeit setzt den Widerstand
und somit die materielle Starke der Natur voraus: ,Ernst ist die Arbeit in Beziehung auf das
Bedurfnis: ich oder die Natur muls zugrunde gehen; wenn das eine bestehen soll, mul das an-
dere fallen.“[13] Und es ware unausweichlich der Mensch, der nachgeben und unterliegen
wilrde, wenn er den Kampf mit leeren Handen fuhren wirde: ,Welche Krafte die Natur auch
gegen den Menschen entwickelt und loslasst, Kalte, wilde Tiere, Wasser, Feuer - er weils Mit-
tel gegen sie, und zwar nimmt er diese Mittel aus ihr, gebraucht sie gegen sie selbst.“[14] ]a,
die Entwicklung der Technik, der Produktivkrafte, letzten Endes der Geschichte, stellt die Ant-
wort des Menschen auf den Widerstand der Natur dar, die sich der Befriedigung seiner
Bedurfnisse widersetzt: ,Die Naturgegenstande namlich sind machtig und leisten mannigfalti-
gen Widerstand. Um sie zu bezwingen, schiebt der Mensch andere Naturdinge ein, kehrt



somit die Natur gegen die Natur selbst und erfindet Werkzeuge zu diesem Zwecke. Diese
menschlichen Erfindungen gehdren dem Geiste an, und solches Werkzeug ist héher zu acht-
en als der Naturgegenstand.“[15] Und soweit es immer Resultat des Kampfes ist, den der
Mensch fihrt, um sein Uberleben und die Verbesserung seiner Lebensbedingungen zu sich-
ern, steht das Werkzeug Uber der momentanen Befriedigung der Bedurfnisse, die es zu sich-
ern vermag: , ... der Pflug ist ehrenvoller, als unmittelbar die Genlsse sind, welche durch ihn
bereitet werden und die Zwecke sind. Das Werkzeug erhalt sich, wahrend die unmittelbaren
Genusse vergehen und vergessen werden.“[16] Es ist kein Zufall, dass im alten Griechenland
die ,Ehre der menschlichen Erfindung zur Bezwingung der Natur ... den Gottern
zugeschrieben” wird.[17]

Dennoch handelt es sich um eine Domestizierung, die keineswegs unendlich ist. Das Dilem-
ma, wonach im Verhaltnis Mensch-Natur einer der beiden Gréflen nachgeben muss, wirde
bei den Anhangern der modernen dkologischen Bewegung Verdruss hervorrufen. lhre Zustim-
mung bekame dagegen die Schlussbeobachtung der Enzyklopadie: In seinem Kampf erringt
der Mensch bedeutsame Siege, die aber immer nur Teilsiege sind, denn ,der Natur selbst,
des Allgemeinen derselben, kann er auf diese Weise nicht sich bemeistern, noch es zu seinen
Zwecken abrichten.”“[18]

Bei Hegel ist die Natur so wenig abwesend, dass sie sogar eine essentielle Rolle in der Defini-
tion der zentralen Kategorien des politischen Diskurses spielt. Nehmen wir den Begriff der
~Freiheit”. Warum befindet sich der Hungernde, der wegen des Hungers riskiert, sein Leben
zu verlieren, schon allein deshalb in einer Situation der ,totale[n] Rechtlosigkeit“[19], der Un-
moglichkeit, ,den ganzen Umfang der Freiheit“[20] zu realisieren und folglich in subs-
tanzieller Sklaverei?[21] - Durch die Tatsache, dass ,das Leben ... die reale Seite der Person-
lichkeit” darstellt. Wir werden hier auf die biologische Natur des Menschen zuruckgefuhrt,
deren Zentralitat hochste Evidenz durch die Feststellung erhalt, dass das ,Leben ... ein
wahrhaftes Recht gegen formelles Recht” besitzt.[22]

Dass ein Arbeiter - und sei dies auch vertraglich sanktioniert - seine ganze konkrete Leben-
szeit an den Arbeitgeber abtritt, wirde die Reduktion auf den Sklavenstatus bedeuten. Lesen
wir die Grundlinien der Philosophie des Rechts: ,Durch die VeraulBerung meiner ganzen durch
die Arbeit konkreten Zeit und der Totalitat meiner Produktion wirde ich das Substantielle
derselben, meine allgemeine Tatigkeit und Wirklichkeit, meine Personlichkeit zum Eigentum
eines anderen machen.“[23]

Vielleicht noch aussagekraftiger sind die analogen Stellen in den Vorlesungen: ,Durch die
VeraulBerung meiner ganzen durch Arbeit zu erflullenden Zeit wurde ich meine allgemeine
Tatigkeit und Wirklichkeit, meine Persdnlichkeit zum Eigentum eines anderen machen.“[24]
Und weiter: ,,Durch die VerauBerung also meiner ganzen concreten Zeit, erfullt durch meine
Arbeit, oder die Produktion in ihrer Totalitat, wird auch das Ganze mit veraulRert. ... Meine Per-
sonlichkeit ist also nur erhalten, wenn nur ein Theil meiner Besonderheit durch die Zeit
beschrankt verauBert wird.” [25]

Wenn in den Grundlinien die Person und die Freiheit der Person aus der Perspektive des
~Lebens” gedacht und definiert werden, dann werden sie jetzt gedacht und definiert von der
konkreten Arbeits- und Lebenszeit her; und auch von der Gesamtheit der Aktivitaten und der



Manifestationen der menschlichen Lebenskrafte. Da ist man sehr weit entfernt von der Be-
hauptung, ,abstrakt geistige” Arbeit sei das Objekt von Hegels Analyse. Diese funktioniert
klar als Grundlage dessen, was Das Kapital in epischen Worten als den Kampf um die
Regelung und Reduktion der Arbeitszeit bezeichnet und als Kampf um die Freiheit feiert. In
den Worten von Marx organisiert sich der Arbeiter und kampft darum, nicht fur ,seinen
ganzen Lebenstag” auf eine einfache Arbeitskraft reduziert zu werden, um nicht eine weitere
LVerkurzung seiner Lebenszeit“[26] zu erleiden. Eine Anklage, die die amerikanischen Arbeit-
er erheben, wird vom Kapital wiedergegeben und unterstrichen, namlich, ,dal die unter dem
jetzigen System erheischte Lange der Arbeitszeit zu groB ist und dem Arbeiter keine Zeit fur
Erholung und Entwicklung 1aBt, ihn vielmehr auf einen Zustand der Knechtschaft herabdrickt,
der wenig besser als die Sklaverei ist.“[27]

Kehren wir jetzt zur Geschichtsphilosophie Hegels zurtick: Die Geschichte der Freiheit ist auch
die Geschichte der fortschreitenden Befreiung der (korperlichen) Arbeit von den Fesseln der
Sklaverei und der Knechtschaft. Im despotischen Orient waren praktisch alle ,Knechte zur Er-
richtung von ungeheuer groBen Werken“.[28] In Griechenland, wo eigentlich die Geschichte
der Freiheit beginnt, ,ist die dem Bedurfnis (d.h. der Befriedigung der Bedurfnisse durch die
materielle Arbeit) angehdrige Besonderheit noch nicht in die Freiheit aufgenommen, sondern
an einen Sklavenstand ausgeschlossen”.[29] Wir wissen, dass auch in der heutigen Welt der
nicht beschaftigte oder invalide Arbeiter den Hungertod riskiert und unter Bedingungen subs-
tantieller Sklaverei lebt. Die Geschichte der Freiheit und der Befreiung der (korperlichen) Ar-
beit ist noch nicht zu Ende.

Das Sein und das gesellschaftliche Sein

Bezlglich auf die bereits angefihrte Passage, in der Hegel bekraftigt, dass sich der Mensch
zur aulBeren Natur ,praktisch* verhalt, kommt Lenin dazu, ,Hegel und Marx“ explizit zusam-
men zu bringen und bei Hegel , Ansatze des historischen Materialismus“[30] hervorzuheben.
Aber was ist schon der historische Materialismus? In der Deutschen Ideologie konnen wir le-
sen: ,Das BewuBtsein kann nie etwas anderes sein als das bewulte Sein, und das Sein der
Menschen ist ihr wirklicher LebensprozeR.“[31] Sehen wir uns nun die Formulierung aus dem
Vorwort von Zur Kritik der Politischen Okonomie an: ,Es ist nicht das BewuRtsein der Men-
schen, das ihr Sein, sondern umgekehrt, ihr gesellschaftliches Sein, das ihr BewulStsein bes-
timmt.“[32] Wir konnten das Problem also folgendermafien formulieren: Muss man, um den
historischen Materialismus zu definieren, auf das ,Sein“ oder auf das ,gesellschaftliche Sein“
zurlckgehen? Offensichtlich gibt es einen Zusammenhang zwischen dem einen und dem an-
deren, aber das Verstandnis der gesellschaftlichen Konflikte und der Geschichtsprozesse ver-
langt in erster Linie die Analyse des gesellschaftlichen Seins. Sonst ware die These sinnlos,
mit der das Manifest der Kommunistischen Partei beginnt, wonach die Geschichte
»Geschichte von Klassenkampfen” ist. Andererseits lasst sich nur so der Vorwurf des his-
torischen Idealismus erklaren, der von der Deutschen Ideologie gegen einen Philosophen er-
hoben wird, der seinerseits nicht mude wird, seinen Materialismus heraus zu kehren: ,Soweit
Feuerbach Materialist ist, kommt die Geschichte bei ihm nicht vor, und soweit er die
Geschichte in Betracht zieht, ist er kein Materialist. Bei ihm fallen Materialismus und
Geschichte ganz auseinander.“[33] Mit anderen Worten gesagt: Bei Feuerbach ist der Ver-
weis auf die Natur immer da, auf das natlrliche Sein, aber es fehlt das Wesentliche, die
Aufmerksamkeit fur das gesellschaftliche Sein, fur die gesellschaftliche Objektivitat. Wegen



dieses Mankos konstituiert er das Subjekt immer vom allgemeinen ,Menschen” her, anstatt
von den ,wirklichen historischen Menschen“[34], von den Menschen, die im Zusammenhang
mit den historisch determinierten materiellen Lebensbedingungen zu verstehen sind und sich
in gesellschaftlichen Beziehungen und gesellschaftlichen Konflikten befinden, die ebenfalls
historisch determiniert sind. An diesem Punkt drangt sich die Frage auf, wie die Dinge bei
Hegel stehen. Derselbe Bloch, der ihn beschuldigt, die Objektivitat als solche aufgeldst zu
haben, beobachtet, um den vermeintlich idealistischen Philosophen zu charakterisieren,
scharfsinnig die groBartige ,Umkehr der (romantischen) Ironie des Subjekts zu der des Ob-
jekts“.[35] Das Objekt, von dem hier die Rede ist, ist das gesellschaftliche Objekt, das ge-
sellschaftliche Sein. Man konnte sagen und hervorheben, dass die Entwicklung der Phano-
menologie des Geistes die fortschreitende und stets reicher und reifer werdende Erkenntnis
des Gewichts des gesellschaftlichen Seins ist, aus dem man nicht ausbrechen kann und darf,
auch wenn, ja besonders wenn man ambitiose Plane zur Weltveranderung hegt. Immer wenn
das Bewusstsein meint, sich gegenuber dem gesellschaftlichen Sein souveran zu verhalten,
erweist sich letzteres doch als souveraner. Und so geschieht es, dass der ,Weltlauf’ mit sein-
er Ironie Uber die ,Tugend” herrscht. Und der reale historische Prozess beherrscht mit seiner
Ironie zunachst das ,ehrliche BewulStsein“, dann auf unterschiedliche Weise das ,edelmutige
Bewusstsein“ und schlieBlich die ,schone Seele”. Lukacs wirft Hegel bis zum Schluss vor[36],
die ,Entfremdung” mit der ,Vergegenstandlichung” und sogar mit der ,Gegenstandlichkeit”
identifiziert zu haben. Wir haben es hier also mit einem Philosophen zu tun, der aus der Objek-
tivitat fluchtet wie vor einer ansteckenden Krankheit. Dabei ist gerade das die Kritik, die
Hegel an Kant und der schonen Seele ubt. Er ist geradezu gelahmt von der ,Angst vor dem
Objekt“[37] Was die schone Seele betrifft: Diesem Wesen fehlt ,die Kraft der EntauBerung,
die Kraft, sich zum Ding zu machen und das Sein zu ertragen. Es lebt in der Angst, die Herr-
lichkeit seines Innern durch Handlung und Dasein zu beflecken; und um die Reinheit seines
Herzens zu bewahren, flieht es die Beruhrung der Wirklichkeit“.[38] Nach Hegel leidet das
Deutschland seiner Zeit an einer Art nationaler Krankheit, die er ,Hypochondrie” nennt. Ja,
die ,Hypochondrie” ist die herrschende ,Ansicht”, die ,alles Objektive vereitelt hat und dann
nur noch diese Eitelkeit in sich selbst genieBt“[39] So schreibt Lukacs Hegel die Krankheit zu,
die dieser so kraftvoll diagnostiziert und denunziert!

Es lohnt festzuhalten, dass die Hegelsche Ironie des Objekts von Marx und Engels zutiefst
geschatzt und Ubernommen wird. Sie bedienen sich ihrer, um Uber die zu spotten, die - be-
sonders nach der Niederlage einer Revolution - anstatt sich mit der Analyse der objektiven
Widerspriche, mit den ideologischen Schwachen und den politischen Fehlern zu beschafti-
gen, die zu so einem Resultat geflihrt haben - es vorziehen, Beweise zu liefern einerseits fur
die Gute und Reinheit der eigenen Absichten und andererseits fur die allgemeine Gemeinheit
und Ungunst der Umstande und des Weltenlaufs Uberhaupt. Wenn sie diesen historischen Ide-
alismus als unwirksam in politischer Hinsicht und narzisstisch in moralischer Hinsicht
verurteilen, beziehen sich Marx und Engels ausdricklich und wiederholt auf die Bilder der
Phanomenologie des Geistes, die wir oben zitiert haben. Arnold Ruge und die anderen ,Revo-
lutionare” desselben Typs, die zu dem Schluss gekommen waren, ,dass die Welt mit sehr
wenig Weisheit regiert wird“, konnten nur ihr ,redliches BewulStsein“ oder ihr ,,edelmutiges
BewulStsein” hervorkehren. Sowohl in Deutschland als auch in Frankreich sieht man in den
Jahren nach 1848 die ,,schone Seele” sich aufplustern und daruber greinen, dass sie sich von
der profanen Menschheit ,,missverstanden” und unverstanden fuhlt. Doch ,schlagt nach



Hegel das edelmutige Bewuftsein notwendig in das niedertrachtige um.“[40] Beim ge-
naueren Hinschauen verliert die schone Seele schnell ihre angebliche Makellosigkeit.

Wenn nach dem Urteil von Marx bei Feuerbach die fehlende Aufmerksamkeit fur das ge-
sellschaftliche Objekt einher geht mit einer Geschichtsauffassung, in der kein Platz ist fur die
~wirklichen historischen Menschen”, d. h. fur die Menschen, die in ganz bestimmten ge-
sellschaftlichen und Klassenbeziehungen eingebunden sind, trifft fur Hegel das Gegenteil zu:
Die Aufmerksamkeit, die letzterer dem gesellschaftlichen Konflikt und seiner konkreten Aus-
formung widmet, ist gewaltig. Dies gilt fur die alte wie fur die moderne und zeitgendssische
Geschichte. Ich will mich auf ein Beispiel beschranken: Im ancien régime bedingt die ,Freiheit
der Barone“ die ,absolute Knechtschaft” der ,Nation“ und verhindert die , Befreiung der Hori-
gen“. Daher ist festzustellen: ,Das Volk ... ist Uberall durch die Unterdrickung der Barone be-
freit worden.”“[41] Die Aristokratie empfindet den Verlust des Privilegs, das aus ihr z. B. den
einzigen Trager der Rechtspflege machte, als ,ungehorige Gewalttatigkeit, Unterdrickung
der Freiheit und Despotismus“.[42] Hegel beobachtet also: ,Man muss, wenn von Freiheit ge-
sprochen wird, immer wohl Acht geben, ob es nicht eigentlich Privatinteressen sind, von de-
nen gesprochen wird.“[43] Das ist eine Schlussfolgerung, die das Interesse und den Beifall
von Lenin erhalt, der wegen der verdienstvollen Aufmerksamkeit auf die ,Klassenverhaltnis-
se” darin wieder ,Ansatze“ zu ,historischem Materialismus“[44] wahrnimmt.

Der historische Idealismus als Schwachung oder Negation des gesellschaftlichen
Seins

Und wieder - auch in den Augen Lenins - verweist der historische Materialismus zuerst auf
das gesellschaftliche Sein. Und es ist die Sicht des gesellschaftlichen Seins, die Sicht der
Geschichte und der Gesellschaft, des ,kunstlichen Terrains” (um es mit Labriola zu sagen),
auf welchem sich das Leben des Menschen, der zweiten Natur, zum entscheidenden Kam-
pffeld des politisch-ideologischen Kampfes verbindet; auch, wenn man noch hinzuflgen
muss, dass das gesellschaftliche Sein seinerseits vom natdrlichen Sein konditioniert ist. Eine
»~materialistische” Sicht der ersten Natur und d. h. die Bestatigung der Prioritat des Objekts
gegenuber dem Subjekt, der Natur gegenuber dem Bewusstsein, finden wir auch im Bereich
der Religionen, aber das hat sie nicht gehindert, sich fur Jahrtausende zum Instrument der
idealistischen Beweihraucherung und Verklarung der bestehenden politisch-sozialen Verhalt-
nisse zu machen. Und die ,,materialistische” Sicht der ersten Natur charakterisiert selbstver-
standlich Feuerbach, aber das hindert ihn nicht, in den historischen Idealismus zu fallen. Von
Marxens (und Engels’) Standpunkt aus kann man vielleicht eine analoge Kritik an jenem
Hegel Uben, der auf die gemaRigten Klimazonen das Gebiet begrenzt, in dem die welt-
geschichtlich bedeutsamen Valker entstehen kénnen, oder der der fragilen Konstitution der
amerikanischen Indianer erhebliches Gewicht beimal, um die Katastrophe zu erklaren, die
sie durch ihre Konquistadoren erlitten. So ein Idealismus ist dennoch nicht mit Konscientialis-
mus gleichzusetzen. Aber wieso also ist die Interpretation von Hegels Denken als Konsciential-
ismus so verbreitet? Bei der Beantwortung dieser Frage kann uns vielleicht eine Beobachtung
des spaten Lukacs helfen. Nachdem er, wie wir wissen, den aullerordentlichen ,Wirk-
lichkeitssinn“ von Hegel hervorgehoben hat, fligt er hinzu, dass ,fur ihn - simultan mit der
Aneignung der Tatsachen selbst - deren kategorielle Beschaffenheit im Mittelpunkt seiner
Aufmerksamkeit” stand.[45] Es genugt, die erste Feststellung von der zweiten zu trennen,
und die Sache ist klar!



Tatsachlich ist Hegel jeder Konscientialismus fremd, ja, er steht dem historischen Idealismus
auBerst fern. Um das zu erkennen, genugt ein Beispiel. Zwischen dem Ende des 18. Jahrhun-
derts und den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts sehen sich die Kultur und die poli-
tische Philosophie des Westens einem Problem gegenuber: Wie war die unterschiedliche En-
twicklung Frankreichs gegenuber England und den Vereinigten Staaten zu erklaren? Im er-
sten Land folgte auf die Revolution eine Konterrevolution, die ihrerseits den Weg erdffnete fur
eine weitere Revolution. Ein politisches Regime |0ste ein anderes ab: absolutistische Mo-
narchie, konstitutionelle Monarchie, jakobinischer Terror, Militardiktatur, Kaiserreich,
demokratische Republik, Bonapartismus ... Und es gelang nicht, das Ende der Krise und die
Stabilisierung vorauszuahnen. Wie sehr das alles in spektakularer Weise mit der graduellen
und konstruktiven Evolution in den anderen beiden Landern kontrastierte! Wie also war dies-
er radikale Unterschied zu erklaren? Bedeutende Autoren wie Tocqueville und J. S. Mill
feierten den robusten moralischen und praktischen Sinn sowie die Liebe zur Autonomie und
zur individuellen Freiheit, die die Angloamerikaner angeblich charakterisierten: und - im Ge-
gensatz zu den ungllicklichen Franzosen - wurde es ihnen dank dieser Tugenden gelingen,
den Horror von Burgerkriegen zu vermeiden und die Freiheit zu retten. Diese Erklarung fallt -
zumindest was Tocqueville betrifft - in eine Zeit, in der, wenige Jahre bevor der Sezession-
skrieg in den Vereinigten Staaten ein Blutbad anrichtet, die Institution der Sklaverei gerade in
den Vereinigten Staaten lebendig und stark ist. Und zwei Jahrzehnte spater sieht Frankreich
eine solide parlamentarische Demokratie entstehen, die sicher nicht weniger fortschrittlich ist
als die englische und die amerikanische.

Wenden wir uns Hegels Lesart zu. Die Vorlesungen uber die Philosophie der Geschichte
heben zwei wichtige Punkte hervor: 1. ,Die nordamerikanischen Freistaaten haben keinen
Nachbarstaat, gegen den sie in einem Verhaltnis waren, wie es die europaischen Staaten un-
ter sich sind, den sie mit Misstrauen zu beobachten und gegen den sie ein stehendes Heer zu
halten hatten“. 2. Der ,,Ausweg der Kolonisation“ erlaubt es der nordamerikanischen Repub-
lik, die sozialen Konflikte in erheblichem Ausmal zu entscharfen. Letztlich heift das: ,hatten
die Walder Germaniens noch existiert, so ware freilich die Franzosische Revolution nichts ins
Leben getreten“[46] - oder sie ware weniger radikal und weniger gewaltsam verlaufen. Nicht
anders als Hegel argumentiert Engels, der bezuglich Nordamerikas festhalt: ,Hier sind die
Klassengegensatze nur unvollstandig entwickelt; die Klassenkollisionen werden jedes Mal ver-
tuscht durch den Abzug der proletarischen Uberbevélkerung nach dem Westen.“[47]

Das sind also zwei materialistische Erklarungen. Aber die von Hegel ist die umfassendere,
weil sie anknUpft an ein Element, das bei Engels fehlt, namlich den geopolitischen Zusammen-
hang. Zumindest aus der Sicht von Hegel ist der geopolitische Zusammenhang (der Vorteil
der Vereinigten Staaten, an den eigenen Grenzen keine groSen Machte zu haben, die ten-
denziell Rivalen waren) nicht einfach von der Natur vorgegeben, wohl aber gepragt durch die
Geschichte: Wir haben es hier mit einer weiteren Artikulation des gesellschaftlichen Seins zu
tun.

Mit der stereotypen Entgegensetzung, die Tocqueville und Mill zwischen Franzosen und Angel-
sachsen vornehmen, beruht der historische Idealismus auf dem Ausklammern des ge-
sellschaftlichen Seins und der Einfuhrung eines nicht existierenden naturlichen Seins. Die-
selbe Beobachtung kann man auch bei anderen Denkstromungen machen, die in noch schar-
ferer Weise vom gesellschaftlichen Sein zu einer Idee des Seins schlittern, welche von einer



vermeintlichen anthropologischen und rassistischen Natur ausgeht.
Kritik des Idealismus und Ontologie des gesellschaftlichen Seins

Wenn man sich die Lehre von Marx und Engels zunutze macht, ist es moglich, Hegel Ruck-
falle in den historischen ldealismus zu vorzuwerfen. Aber sind diejenigen, die sich als erste
mit der theoretischen Systematisierung des historischen Materialismus beschaftigten, immun
gegen solche Ruckfalle gewesen? In der kommunistischen Gesellschaft, die Marx und Engels
im Auge hatten, verschwinden zusammen mit der Klassenspaltung der Markt, die Nation, die
Religion, der Staat und vielleicht sogar die Rechtsnorm als solche, weil sie Uberflussig gewor-
den ist durch eine solch wundersame Entwicklung der Produktivkrafte, dass die freie Befriedi-
gung eines jeden Bedlrfnisses méglich wird und damit auch die Uberwindung der schwieri-
gen Aufgabe der Ressourcenverteilung. Steht eine solche Vision auf der Hohe des his-
torischen Materialismus? Als sich der spate Lukacs mit der marxistischen Traditionslinie bei
der Konstruktion einer Ontologie des gesellschaftlichen Seins beschaftigte, hatte er recht, vor
einer doppelten Gefahr des historischen Idealismus zu warnen: ,Entweder unterscheidet sich
das gesellschaftliche Sein Uberhaupt nicht vom Sein Uberhaupt oder es handelt sich um et-
was radikal anderes, das gar nicht mehr Seinscharakter hat.“[48] Indem es auf die Praxis in-
sistiert und auf die Transformation der Welt, steht das revolutionare Denken in der Gefahr
des zweiten Typs von historischem ldealismus. Man denke an Fichte, der einen Parallelismus
zwischen seiner Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre und der kraftvollen Aktivitat
des revolutionaren Frankreich etablierte: ,... wie jene Nation von den duBeren Ketten den
Menschen losreist, reist mein System ihn von den FeReln der Dinge ansich, des aulRern
EinfluBes los...“.[49] Aber nicht anders als Fichte positioniert sich der junge Lukacs im Jahre
1922, als er unter dem Einfluss der Revolution, die dabei war, die Welt zu verandern, schrieb:
.Denn erst hier, wo der Kern des Seins sich als gesellschaftliches Geschehen enthullt hat,
kann das Sein als bisher freilich unbewufBtes Produkt menschlicher Tatigkeit erscheinen, und
diese Tatigkeit selbst wiederum als das entscheidende Element der Umwandlung des
Seins.“[50] Auch hier scheint etwas durch, was als Idealismus der Praxis bezeichnet werden
konnte.

Marx’ und Engels’ Entwicklung fallt in die Jahre, in denen einerseits das Echo der Franzo-
sischen Revolution noch stark ist. Zum anderen sind bereits die Vorzeichen der gigantischen
revolutionaren Welle von 1848 zu spuren. Diese hatte - so die Hoffnungen der beiden jungen
Revolutionare - Uber die alten Feudalverhaltnisse hinausgehen und auch die bargerliche Ord-
nung zur Diskussion stellen mussen. So versteht man gut, dass in der damals von ihnen en-
twickelten Vision des Kommunismus der Markt, die Nation, die Religion, der Staat dazu
tendieren, ,den Seinscharakter” zu verlieren - um es in der Sprache des reiferen Lukacs zu
sagen

Das Sein des gesellschaftlichen Seins kann auf zweierlei verschiedene Weisen geschwacht
oder negiert werden. Ein solches Resultat wird in erster Linie mit einer schematischen Sicht
der Historizitat erreicht, die unfahig ist, zwischen kurzer und langer Dauer zu unterscheiden:
Die Historizitat der Nationen und der Nationalsprachen ist indiskutabel, aber ihr Verléschen
auf der Welle einer radikalen Revolution zu behaupten, bedeutet, die Langzeitdimension zu
verlieren. Oder man pflegt eine verzerrte Sichtweise des gesellschaftlichen Seins, die es als
eine von einer homogenen historischen Zeit geregelte homogene Realitat konfiguriert. Dage-



gen entwickeln sich so unterschiedliche Realitaten wie zum Beispiel die Moden, die poli-
tischen Institutionen, die Nationalsprachen auf radikal verschiedenen Zeitschienen, sind also
von Mal zu Mal durch eine unterschiedliche ontologische Spannweite charakterisiert.

Das heit, die Existenz des gesellschaftlichen Seins kann geschwacht oder negiert werden,
wenn man aus den Augen verliert, wie viel Natur in der historischen und politischen Welt weit-
erlebt: So entwickelt eine Gesellschaft auch sein kann, die Individuen, aus denen sie sich
zusammensetzt, bleiben der biologischen Fragilitat unterworfene, naturliche Wesen - und
diese Fragilitat manifestiert sich nicht nur durch Krankheit und Tod, sondern auch durch die
Leidenschaften. Das macht die unmittelbare Identifikation zwischen Individuum und Art un-
moglich, von der jene Teile der kommunistischen Bewegung oft traumen, die am meisten
messianisch sind. Die Moglichkeit des Konflikts zwischen verschiedenen Individuen bleibt
auch in einer Gesellschaft bestehen, die sich befreit hat von der Spaltung und dem Antagonis-
mus der Klassen. Welchen Sinn macht es dann, vom Absterben des Staates zu sprechen, ja,
sogar der Rechtsordnung an sich?

Die beiden Prozesse, aus denen die Schwachung oder die Annullierung des Seins des ge-
sellschaftlichen Seins resultieren, konnen sich auch verflechten: Dies geschieht, wenn man er-
wartet, dass die Religion im Prozess der Uberwindung der Klassenunterdriickung verschwin-
det. Einerseits vergisst eine solche Vorhersage, wie viel Natur in der gesellschaftlichen Real-
itat erhalten bleibt und sie verliert auch das Prekare der individuellen Existenz aus dem Auge,
wie auch die Angst vor dem Tod. Weiterhin entgeht einer solchen Vorhersage die Verbindung
zwischen Religion und nationaler Identitat, denn ehe, dass sie ausschlielSlicher Ausdruck des
Klassenkampfes ist, verweist die Religion auch auf eine gesellschaftliche Realitat (die Nation)
- die sicher historischen Charakter hat, aber einer Zeitlichkeit von erheblicher Dauer unter-
worfen ist.

Die Geschichte des ,Realsozialismus” ist auch die Geschichte einer schmerzhaften Entdeck-
ung der Objektivitat des gesellschaftlichen Seins. Weniger als zwei Jahre nach dem Ausbruch
der Oktoberrevolution hielt Gramsci fest, dass ,nur die Bolschewiken es verstanden hatten,
dem tiefen Fall in Elend, Barbarei, Anarchie und Auflésung”, der ,von einem langen und de-
sastrosen Krieg” aufgerissen worden war, ein Ende zu setzen. Dafur konstituierten sie ,eine
Aristokratie von Staatsmannern” - und als der ,groSte Staatsmann des gegenwartigen Euro-
pas“ sei Lenin anzusehen. Man versteht gut die skandalisierte Reaktion eines anarchistischen
Lesers des Ordine Nuovo. Er weist darauf hin, dass die sowjetische Verfassung selbst das Ziel
aufstellt, eine Ordnung zu schaffen, in deren Rahmen ,weder Klassenunterschiede noch
Staatsmacht" existieren werden. Der russische Staat, der von den Verfechtern des absterben-
den Staates gerettet wird - das ist nicht das einzige Paradox in der Geschichte des Realsozial-
ismus!

Die Oktoberrevolution hatte also einen zielgerichteten Prozess in Gang setzen sollen, der
nicht nur die Abschaffung der Staatsgrenzen anvisierte, sondern auch die Auflosung der Iden-
titdten und Grenzen der Nationalitaten. Im Marz 1929 musste Stalin jedoch feststellen, ,wie
kolossal grof8 die Stabilitat der Nationen ist.“ Auch die folgende Zielvorstellung kann man als
Paradox werten, analog zu dem, was wir eben gesehen haben: Indem die kommunistische Be-
wegung dem Prozess der Emanzipationsbewegung der Kolonialvolker einen kraftigen Impuls
gab, hat sie zweifellos in bemerkenswertem Mal§ zur Starkung und Vermehrung der natio-



nalen ldentitaten beigetragen. Dasselbe kann man hinsichtlich der Sprachen sagen, die -
auch nach einer in marxistischen Kreisen verbreiteten und u. a. von Karl Kautsky geteilten
Auffassung - fruher oder spater hatten verschmelzen mussen in der Einheitssprache der sch-
lieBlich geeinten Menschheit. Aber damit noch nicht genug: In zurtckgebliebenen und
halbfeudalen Gesellschaften hat die von den an die Macht gelangten Kommunisten ge-
forderte Entwicklung der Wirtschaft und der Produktivkrafte auch die Entwicklung der Markt-
beziehungen mit sich gebracht und gewodhnlich auch die Entstehung eines authentischen na-
tionalen Markts. Daraus ist zu schlussfolgern, dass die reale Regierungspraxis die theo-
retische Plattform in die Krise brachte, mit der, besonders in Russland, die Kommunisten an
die Macht gekommen waren. Naturlich haben die Versuche nicht gefehlt, diesem Auseinander-
driften zu begegnen. Wie Hans Kelsen, ein bekannter Jurist, feststellte, wurde die Theorie
vom Absterben des Staates von Stalin 1939 faktisch aufgegeben. Damit kam er dazu, auch
mit mehr oder weniger Vorsicht Abstand vom finalen Zusammenfluss der Nationen und der
Nationalsprachen zu nehmen wie auch von der Ansicht, wonach die ,,Produktion fur den Mark-
t“ ein Synonym flr den ,Kapitalismus” sei.[51]

Und schliellich noch das: Im Moment der Invasion der UdSSR durch das Dritte Reich appel-
lierte Stalin mit Erfolg an die orthodoxe Kirche, damit sie den nationalen Widerstand unter-
stutzte und nahrte. Leider war die (teilweise) religiose Toleranz nur eine kurze Etappe. Und
dennoch, wenn wir an die Dritte Welt denken, ist es wahrscheinlich, dass die sich auf Marx
berufende historische Bewegung, die die Auflehnung der Kolonialvdlker beforderte, Uber ver-
schiedene Vermittlungsstufen schlielSlich auch das Erstarken der religiosen Identitaten und
die religiose Wiedergeburt bestarkt hat, zumindest in einigen Gebieten.

Insgesamt gesehen spat, nur zum Teil und widerspruchsvoll, wurde die Theorie der Praxis
angepasst, wenn auch die Schaden, die durch den historischen Idealismus (und den Messian-
ismus) angerichtet wurden, enorm gewesen sind. Schon wegen des permanenten Ausnah-
mezustands war der Aufbau eines demokratischen Rechtsstaates sehr erschwert und er-
schien in der Perspektive der Auflosung des Staates ganzlich sinnlos. Als dann der Konflikt
zwischen der Sowjetunion und Jugoslawien ausbrach und jener zwischen der Sowjetunion und
China, haben sich die Gegner - ausgehend von der gemeinsamen Vorstellung, dass sich die
Konflikte zwischen den Nationen mit der Errichtung des Sozialismus auflosen wirden - gegen-
seitig des Verrats beschuldigt. Jeder von ihnen war Uberzeugt, im Sinne des historischen Mate-
rialismus die klassenmaBigen Wurzeln (d. h. die Ruckkehr des Kapitalismus) als Grund fur das
kritisierte Verhalten des gegnerischen Landes zu entdecken. Aber in Wirklichkeit mani-
festierten sie alle nur historischen ldealismus, indem sie die ontologische Spannweite der na-
tionalen Realitaten und Besonderheiten aus dem Blick verloren, zwischen denen, auch nach
der Errichtung des Sozialismus, verschiedene Interessen fortbestehen wie auch potentielle
Konfliktgrinde.

Der Ubergang vom Ausbessern zum Neudenken der Theorie beginnt sich erst mit dem Zusam-
menbruch des Sozialismus in Osteuropa abzuzeichnen. Diejenigen, die die Nutzlosigkeit einer
Haltung a la Ruge spiren und die keine neuen Inkarnationen der ,schonen Seele”, des ,ehr-
lichen BewulStseins” und des ,edelmutigen BewuRtseins” sein wollen - was schon von Hegel
und dann von Marx und Engels verspottet wurde - diese Menschen richten mit unter-
schiedlicher Sprache und Herangehensweise ihre Aufmerksamkeit auf die Notwendigkeit ein-
er Ontologie des gesellschaftlichen Seins. Eine solche Aufgabe kann aus der Regierungser-



fahrung heraus oder aus der philosophischen Reflexion formuliert werden. 1991 stellte Fidel
Castro fest: ,,Wir Sozialisten haben den Fehler begangen, die Kraft des Nationalismus und der
Religion zu unterschatzen.“[52] Tausende Kilometer entfernt, brechend mit der Kulturrevolu-
tion (die von der radikalen Linken im Westen manchmal als Beginn oder moglicher Beginn
des Absterbens des Staates begruft worden war) rief Deng Xiaoping seit Beginn der siebziger
Jahre des 20. Jahrhunderts dazu auf, sich fur die Ausweitung und Verbesserung des
~Rechtssystems” stark zu machen und fur die Einfuhrung der ,Herrschaft des Gesetzes" in
der Partei und ,in der gesamten Gesellschaft” - Voraussetzungen einer wirklichen Entwick-
lung der ,Demokratie”.[53] So wenig der Sozialismus das Absterben des Staates provozierte,
brachte er auch nicht das Verschwinden des Marktes mit sich, noch das Zusammengehen der
mit dem Aufbau der neuen Ordnung beschaftigen Lander in einer Gemeinschaft ohne Span-
nungen und Konflikte. Und daher beruhte der sowjetisch-chinesische Konflikt - so urteilte der
chinesische Fuhrer im Gesprach mit Gorbatschow im Fruhling 1989 - weniger auf ideolo-
gischen Divergenzen als darauf, dass ,die Chinesen nicht auf Augenhdhe behandelt worden
waren und sich erniedrigt fihlten”. Dank des neuen, schwer erarbeiteten Bewusstseins war
es nun moglich, eine neue Seite aufzuschlagen.[54] Aber jetzt war es zu spat, zumindest fur
die Sowjetunion, und auch fur China war die Situation nicht ungefahrlich wie der ,Vorfall“ auf
dem Tienanmen-Platz zeigte.

Die beiden selbstkritischen Bilanzen von Castro und Deng mussen neu formuliert und general-
isiert werden. Unterbewertet als Gegenstand eines idealistischen Modells wurde das Gewicht
des gesellschaftliche Seins des Staates, der Nation, der Sprache, der Religion, des Marktes -
das Gewicht all dessen, was dazu bestimmt war, zu verschwinden. So zeigt sich, dass der
Marxismus eine Ontologie des gesellschaftlichen Seins bendtigt. Dieses Problem hat der alte
Lukacs auf der philosophischen Ebene klar gestellt, auch wenn das Buch, das diesem Thema
gewidmet ist, in weiten Teilen diesem Anspruch nicht gerecht wird. Im Marxismus warten der
Staat, die Nation, die Religion, die Vielfalt der Zivilisationen, der Markt, die verschiedenen
Ausformungen des gesellschaftlichen Seins noch darauf, ontologisch untersucht zu werden.
Wir kdnnen uns fragen, ob bei der Losung dieser Aufgabe nicht die Analysen, die Hegel zu die-
sem Punkt entwickelt hat, von grolem Nutzen waren. Das Problem kann hier nur angerissen
werden. Aber der Autor dieser Zeilen ist Uberzeugt, dass bei der Losung der Aufgabe der
Rekonstruktion und Neuformulierung des historischen Materialismus das Denken eines Philo-
sophen einen wesentlichen Beitrag liefern kann, der hartnackig und in oberflachlicher Weise
des Idealismus angeklagt wurde.

Ubersetzung: Sabine Kebir

* Erschienen in: Z. Zeitschrift Marxistische Erneuerung no 86, Juni 2011, S. 114-128.

[1]Karl Marx, Okonomisch-philosophische Manuskripte, in: MEW, Ergénzungsband, Erster Teil,
Berlin 1968, S. 575 und 574.

[2]Georg Lukacs, Vorwort zu: Geschichte und Klassenbewusstsein, in: Werke Bd. 2, Darms-



tadt 1968, S. 26.

[3]1Georg Lukacs, Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins, in: Werke Bd. 13, Darmstadt
1968, S. 483.

[4]Ernst Bloch, Subjekt - Objekt. Erlauterungen zu Hegel. Erweiterte Ausgabe, Frankfurt am
Main 1962, S.71.

[5]Ebd., S. 69.

[6]Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen Uber die Philosophie der Geschichte, in:
Werke in zwanzig Banden, Frankfurt am Main 1969-79, Bd. 12, S. 105.

[7]Ebd., S. 106-107.
[8]Ebd., S. 118.
[9]Ebd., S. 131.
[10]Ebd. S. 108-109.
[11]Ebd., S. 106.

[12]Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften, § 245,
in: Werke Bd. 9, S. 13.

[13]Ders., Vorlesungen uber die Philosophie der Geschichte, a. a. O., S. 297-298.
[14]Ders., Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften, §245, a. a. O., S. 14.
[15]Ders., Vorlesungen Uber die Philosophie der Geschichte, a. a. 0., S. 295.
[16]Ders., Wissenschaft der Logik Il, in: Werke, Bd. 6, S. 453.

[17]Ders., Vorlesungen uber die Philosophie der Geschichte, a. a. O., S. 295.
[18]Ders., Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften, § 245, a. a. O., S. 14.

[19]Ders., Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft im
Grundrisse, §127, in: Werke, Bd. 7, S. 240.

[20]Ders., Philosophie des Rechts, nach der Vorlesungsnachschrift K. G. v. Griesheim
1824/25, Bd. IV, Hrg. K. H. llting, Stuttgart-Bad Cannstatt 1974, S. 342.

[21]Ders., Philosophie des Rechts. Die Vorlesung von 1819 nach einer Nachschrift, Hrg. D.
Henrich, Frankfurt am Main 1983, S. 196.

[22]Ders., Grundlinien der Philosophie des Rechts, a. a. O., S. 240.



[23]Ders., ebd., S. 144-145.

[24]Ders.: Philosophie des Rechts, § 36. Die Mitschriften Wannenmann (Heidelberg 1817/18)
und Homeyer (Berlin 1818/19), Hrg. K. H. llting, Stuttgart 1983, S. 230-231.

[25]Ders., Philosophie des Rechts. Nach der Vorlesungsnachschrift von H. G. Hotho 1822/23,
Hrg. D. Henrich, Frankfurt am Main 1983, S. 254.

[26]Karl Marx, Das Kapital, in: MEW, Bd. 23, S. 280f.
[27]Ebd., S. 318/319 (FuRnote 196).

[28]Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Philosophie des Rechts, § 167. Die Mitschriften Wannen-
mann (Heidelberg 1817/18) und Homeyer (Berlin 1818/19), a. a. 0., S. 199.

[29]Ders., Grundlinien der Philosophie des Rechts, a. a. O., § 356, S. 510.

[30]W. I. Lenin, Konspekt zu Hegels ,Vorlesungen Uber die Philosophie der Geschichte”, in:
ders., Werke, Bd. 38, Berlin 1970, S. 301f..

[31]Karl Marx, Friedrich Engels, Die deutsche Ideologie, in: MEW, Bd. 3, S. 26.
[32]Karl Marx, Zur Kritik der Politischen Okonomie. Vorwort, in: MEW, Bd. 13, S. 9.
[33]Karl Marx, Friedrich Engels, Die deutsche Ideologie, a.a.0, S. 45.

[34]Ebd., S. 42.

[35]Ernst Bloch, Karl Marx, der Tod und die Apokalypse, in: Religion im Erbe, Minchen und
Hamburg 1967, S. 24.

[36]Georg Lukacs, Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins, in: Werke, Bd. 14, S. 540.
[37]Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke, Bd. 5, S. 45.

[38]Ders.: Phanomenologie des Geistes, in: Werke, Bd. 3, S. 483.

[39]Ders., zitiert nach: Domenico Losurdo, Hegel und das deutsche Erbe, K6In,1989, S. 330.

[40]Karl Marx, Der Ritter vom edelmutigen BewuBtsein, in: MEW, Bd. 9, S. 493. Siehe auch:
ders., Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, in: MEW, Bd. 8, S. 185; Karl Marx/Frie-
drich Engels, Die groBen Manner des Exils, in: MEW, Bd. 8, S. 245, 275f., und: Friedrich En-
gels, Antwort an Herrn Paul Ernst, in: MEW, Bd. 22, S. 83f.

[41]Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen Uber die Philosophie der Weltgeschichte, hg.
von G. Lasson, Leipzig 1919-20, S. 902-903.

[42]Ders., Grundlinien der Philosophie des Rechts, a. a. 0., § 219, S. 373.



[43]Ders., Vorlesungen Uber die Philosophie der Weltgeschichte, a. a. O., S. 902.
[44]W. I. Lenin, a. a. 0., S. 301 und 303.
[45]Siehe Anm.3.

[46]Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen Uber die Philosophie der Geschichte, a. a. O.,
S. 114 und 113.

[47]Karl Marx/Friedrich Engels, Rezensionen aus der ,Neuen Rheinischen Zeitung”, in: MEW,
Bd. 7, S. 288.

[48]Georg Lukacs, Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins, a. a. 0., Bd. 13, S. 325.

[49]Johann Gottlieb Fichte, Briefwechsel, hrsg. v. H. Schulz, Leipzig 1930 (reprographischer
Nachdruck Hildesheim 1967), Bd. 1, S. 157.

[50]Georg Lukacs, Geschichte und KlassenbewuRBtsein, a. a. 0., S. 192.

[51]Was Gramsci und Stalin betrifft, sei verwiesen auf D. Losurdo, Stalin. Storia e critica di
una leggenda nera, Roma 2008. (Deutsche Ausgabe: ,Stalin. Geschichte und Kritik einer sch-
warzen Legende”, K6In [papyrossal 2011, im Erscheinen; Anm. der Red.).

[52]Arthur M. Schlesinger jr., Four days with Fidel: A Havanna Diary, in: The New York Review
of Books v. 26. 3. 1992, S. 25.

[53]Deng Xiaoping, Selected Works, Beijing, Foreign Languages Press, 1992-1995, Bd. 2, S.
196; Bd 3, S. 166f.

[54]Ebd., Bd. 3, S. 285.



