
Plattform für unabhängigen Videojournalismus

Hegel, Marx und die Ontologie des gesellschaftlichen Seins
Zum 250. Geburtstag von Georg Friedrich Hegel. Domenico Losurdo über
Hegel und Marx.

Im Schlusskapitel der Ökonomisch-philosophischen Manuskripte fasst Marx sein Urteil über
Hegel folgendermaßen zusammen:

25. August 2020 · Domenico Losurdo

„Die Hauptsache ist, dass der Gegenstand des Bewußtseins nichts andres ist als das Selbstbe-
wußtsein oder dass der Gegenstand nur das vergegenständlichte Selbstbewußtsein, das Selb-
stbewußtsein als Gegenstand ist.“ Daraus folgt: „Die Arbeit, welche Hegel allein kennt und an-
erkennt, ist die abstrakt geistige.“[1]

Das ist eine Lesart, die im Verlauf von Marxens weiterer Entwicklung Abmilderungen und Mod-
ifizierungen  erfährt,  die  zwar  sehr  bedeutungsvoll  sind,  aber  keinen  wirklichen  und  ei-
gentlichen Widerruf darstellen. Und es handelt sich um eine Lesart, die ausgerechnet in ihrer
radikalsten Formulierung bei verschiedensten Autoren und Strömungen der marxistischen
Tradition Schule gemacht hat. Da ist Georg Lukács, der auch in seiner berühmten Monogra-
phie (Der junge Hegel und die Probleme der kapitalistischen Gesellschaft)  das Verdienst
hatte, die Zentralität der Themen Bedürfnis und Arbeit bei Hegel hervorzuheben: Wenn das

https://weltnetz.tv/autoren/domenico-losurdo


erste Thema klar auf die biologische Natur des Menschen zielt, verweist das zweite auf die
Transformation der physischen Natur, die notwendig ist, um die Bedürfnisse zu befriedigen.
Und trotzdem hat Lukács 1967, also vier Jahre vor seinem Tod, keine Zweifel, dass „der Ge-
genstand, das Ding bei Hegel nur als Entäußerung des Selbstbewusstseins existiert“.[2] Es
bleibt aber mysteriös, wie Hegel allein mit dieser Neigung zum Visionären – nur um den
späten  Lukács  zu  zitieren  –  „ein  Philosoph  mit  einem starken  und  umfassenden  Wirk-
lichkeitssinn“ sein konnte, „mit einem derart intensiven Hunger nach echter Wirklichkeit, wie
es vielleicht seit Aristoteles bei keinem Denker der Fall war.“[3]

Analog, wenn auch aus anderer Perspektive, argumentiert Ernst Bloch. Einerseits hebt er
„den hochbedeutenden Effekt“ in der Phänomenologie des Geistes hervor, „dass die Forten-
twicklung des Selbstbewusstseins durch das Bewusstsein des arbeitenden Knechts … geschie-
ht“[4],  womit wir  wieder auf das Thema der Arbeit  verwiesen sind und implizit  auf  die
Bedürfnisse, die sie befriedigen muss, d. h. wir sind erneut sowohl auf die physische Natur in
ihrer Komplexität verwiesen als auch auf die biologische Natur des Menschen. Andererseits
behauptet Bloch, dass „das Wiedererreichen der Identität von Subjekt und Objekt bei Hegel –
seiner bis zum Ende idealistischen, ja immer weltloser werdenden Dialektik gemäß – nur als
völlige  Zurücknahme  der  Entäußerungen  (Gegenstände  überhaupt)  ins  Subjekt  gedacht
wird“.[5] Ohne solche Risse präsentiert sich dagegen die Hegeldeutung, die in Italien die
Schule von Galvano Della Volpe und Lucio Colletti hervorgebracht hat – als einen grotesken
Konscientialismus (d.h. als eine Reduktion der Realität auf ein Bewusstseinsobjekt).

Wenn sich Marx und mehr noch die sich auf ihn berufende Tradition damit beschäftigt haben,
die absolute Originalität der neuen Weltanschauung und der neuen politischen Bewegung her-
vorzuheben, so haben sich auf der anderen Seite nicht nur der italienische Neoidealismus,
sondern auch die unterschiedlichsten Denkströmungen – besonders in den Jahren des Kalten
Kriegs – damit beschäftigt, Hegel abzuschirmen von jeder Ansteckung mit dem kommunis-
tischen „Materialismus“,  der  die  ideellen,  spirituellen und religiösen Werte des Westens
verspottete und bedrohte. Und von solchen unterschiedlichen, ja gegensätzlichen Motivatio-
nen her kam es schließlich zu dem Gemeinplatz, die Hegeldeutung als Konscientialismus oder
panlogisches Modell zu etablieren. In einer radikal veränderten historischen Situation ist es
jetzt an der Zeit, das Problem unter neuen Aspekten zu durchdenken.

Natur und Arbeit bei Hegel

Nach den grundlegenden methodischen Überlegungen allgemeinen Charakters und bevor die
wirkliche und eigentliche Abhandlung beginnt, muss man sich zunächst vergegenwärtigen,
dass die Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte mit der Hervorhebung der „geo-
graphische[n]  Grundlage[n]  der  Weltgeschichte“ beginnen.  Klargestellt  wird,  dass es un-
möglich ist, ohne Berücksichtigung der Geographie, des „Boden[s]“, auf welchem der „Volks-
geist“ wurzelt, ohne Kenntnisnahme seines „Naturzusammenhangs“ als „wesentlich[e] und
notwendig[e] Grundlage“, etwas von der konkreten historischen und politischen Entwicklung
zu verstehen.[6]

Wie man sieht, die Natur ist alles andere als verschwunden. Sie spielt sogar eine über-
triebene Rolle. Die Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte halten fest, dass „Kälte
und Hitze…zu mächtige Gewalten [seien – d. Ü.], als dass sie dem Geist erlauben, für sich



eine Welt zu erbauen. … Aber in jenem Extrem der Zonen kann die Not wohl nie aufhören
und  niemals  abgewendet  werden,  der  Mensch  ist  beständig  darauf  angewiesen,  seine
Aufmerksamkeit auf die Natur zu richten, auf die glühenden Strahlen der Sonne und den eisi-
gen Frost.“[7] Zumindest könnte man sagen, dass das Beharren auf die Unveränderlichkeit
der natürlichen Gegebenheiten problematisch erscheint. Wir können Hegel zustimmen, dass
die  am Meer  gelegenen  Zivilisationen  im allgemeinen  mehr  Offenheit  und  Unternehmungs-
geist aufweisen. Und: „Das Land, die Talebene fixiert den Menschen an den Boden, er kommt
dadurch in eine unendliche Menge von Abhängigkeiten.“[8] Aber wir können nicht der Sch-
lussfolgerung zustimmen, wonach in den am Meer liegenden Zivilisationen „der Handel …
und die Schiffahrt“ mit der „bürgerliche[n] Freiheit“ einhergehen.[9] Verdrängt wird hier der
Sklavenhandel, der lange Zeit von Staaten, Regionen und Städten angeführt wird, die am
Meer liegen und sich eben aktiv mit Handel und Schifffahrt beschäftigen.

Über die physische Natur hinaus spielt auch die biologische Natur des Menschen bei Hegel
eine wesentliche Rolle. Der Triumph der Konquistadoren in der Neuen Welt wird mit einer Rei-
he von Faktoren begründet: dem Fehlen „des Pferdes und des Eisens“ sowie der „Schwäche
des amerikanischen Naturells“ der Urbevölkerung.[10] Nicht behandelt werden dagegen die
äußerst tiefen Widersprüche und Konflikte, die die präkolumbianischen Gesellschaften durch-
machten und die wahrscheinlich bei der durch die Invasoren herbeigeführten Niederlage eine
bedeutsamere Rolle gespielt haben als die fragile körperliche Konstitution der Einheimischen.
Abschließend ist zu sagen, dass Hegel vor der Gefahr des Reduktionismus warnt und seinen
Standpunkt folgendermaßen zusammenfasst: „Die Natur darf nicht zu hoch und nicht zu nie-
drig angeschlagen werden.“[11] Und wenn dem Philosophen dennoch ein kritischer Vorwurf
gemacht werden muss, so ist es nicht der Idealismus, sondern der gelegentliche Fall in den
Naturalismus.

Mit  diesen  Voraussetzungen  kann  die  oben  zitierte  Äußerung  in  den  Ökonomisch-philo-
sophischen Manuskripten, wonach die Arbeit, von der Hegel spricht, ausschließlich die „abs-
trakt geistige“ wäre,  nur als Ausdruck einer jugendlichen Zuspitzung angesehen werden
(dass eine Äußerung aus Notizen, die nicht für die Publikation bestimmt waren, emphatisch
verabsolutiert wurde, fällt in erster Linie in die Verantwortung von Interpreten im 20. Jahrhun-
dert). In Wirklichkeit ist die Natur nicht nur gut präsent in der Philosophie der Geschichte, sie
fehlt auch keineswegs in der politischen Philosophie Hegels: „Praktisch verhält sich der Men-
sch zu der Natur als zu einem Unmittelbaren und Äußerlichen selbst als ein unmittelbar äußer-
liches und damit sinnliches Individuum…“[12] Es handelt sich um eine praktische Beziehung,
die  sich  über  die  Arbeit  manifestiert;  und  die  harte  Pflicht  der  Arbeit  setzt  den  Widerstand
und somit die materielle Stärke der Natur voraus: „Ernst ist die Arbeit in Beziehung auf das
Bedürfnis: ich oder die Natur muß zugrunde gehen; wenn das eine bestehen soll, muß das an-
dere fallen.“[13] Und es wäre unausweichlich der Mensch, der nachgeben und unterliegen
würde, wenn er den Kampf mit leeren Händen führen würde: „Welche Kräfte die Natur auch
gegen den Menschen entwickelt und loslässt, Kälte, wilde Tiere, Wasser, Feuer – er weiß Mit-
tel gegen sie, und zwar nimmt er diese Mittel aus ihr, gebraucht sie gegen sie selbst.“[14] Ja,
die Entwicklung der Technik, der Produktivkräfte, letzten Endes der Geschichte, stellt die Ant-
wort des Menschen auf den Widerstand der Natur dar,  die sich der Befriedigung seiner
Bedürfnisse widersetzt: „Die Naturgegenstände nämlich sind mächtig und leisten mannigfalti-
gen Widerstand. Um sie zu bezwingen, schiebt der Mensch andere Naturdinge ein, kehrt



somit  die  Natur  gegen  die  Natur  selbst  und  erfindet  Werkzeuge  zu  diesem  Zwecke.  Diese
menschlichen Erfindungen gehören dem Geiste an, und solches Werkzeug ist höher zu acht-
en als der Naturgegenstand.“[15] Und soweit es immer Resultat des Kampfes ist, den der
Mensch führt, um sein Überleben und die Verbesserung seiner Lebensbedingungen zu sich-
ern, steht das Werkzeug über der momentanen Befriedigung der Bedürfnisse, die es zu sich-
ern vermag: „ … der Pflug ist ehrenvoller, als unmittelbar die Genüsse sind, welche durch ihn
bereitet werden und die Zwecke sind. Das Werkzeug erhält sich, während die unmittelbaren
Genüsse vergehen und vergessen werden.“[16] Es ist kein Zufall, dass im alten Griechenland
die  „Ehre  der  menschlichen  Erfindung  zur  Bezwingung  der  Natur  …  den  Göttern
zugeschrieben“  wird.[17]

Dennoch handelt es sich um eine Domestizierung, die keineswegs unendlich ist. Das Dilem-
ma, wonach im Verhältnis Mensch-Natur einer der beiden Größen nachgeben muss, würde
bei den Anhängern der modernen ökologischen Bewegung Verdruss hervorrufen. Ihre Zustim-
mung bekäme dagegen die Schlussbeobachtung der Enzyklopädie: In seinem Kampf erringt
der Mensch bedeutsame Siege, die aber immer nur Teilsiege sind, denn „der Natur selbst,
des Allgemeinen derselben, kann er auf diese Weise nicht sich bemeistern, noch es zu seinen
Zwecken abrichten.“[18]

Bei Hegel ist die Natur so wenig abwesend, dass sie sogar eine essentielle Rolle in der Defini-
tion  der  zentralen  Kategorien  des  politischen  Diskurses  spielt.  Nehmen  wir  den  Begriff  der
„Freiheit“. Warum befindet sich der Hungernde, der wegen des Hungers riskiert, sein Leben
zu verlieren, schon allein deshalb in einer Situation der „totale[n] Rechtlosigkeit“[19], der Un-
möglichkeit,  „den ganzen Umfang der  Freiheit“[20]  zu  realisieren  und folglich  in  subs-
tanzieller Sklaverei?[21] – Durch die Tatsache, dass „das Leben … die reale Seite der Persön-
lichkeit“ darstellt. Wir werden hier auf die biologische Natur des Menschen zurückgeführt,
deren Zentralität  höchste Evidenz durch die Feststellung erhält,  dass das „Leben … ein
wahrhaftes Recht gegen formelles Recht“ besitzt.[22]

Dass ein Arbeiter – und sei dies auch vertraglich sanktioniert – seine ganze konkrete Leben-
szeit an den Arbeitgeber abtritt, würde die Reduktion auf den Sklavenstatus bedeuten. Lesen
wir die Grundlinien der Philosophie des Rechts: „Durch die Veräußerung meiner ganzen durch
die Arbeit konkreten Zeit und der Totalität meiner Produktion würde ich das Substantielle
derselben, meine allgemeine Tätigkeit und Wirklichkeit, meine Persönlichkeit zum Eigentum
eines anderen machen.“[23]

Vielleicht noch aussagekräftiger sind die analogen Stellen in den Vorlesungen: „Durch die
Veräußerung meiner ganzen durch Arbeit zu erfüllenden Zeit würde ich meine allgemeine
Tätigkeit und Wirklichkeit, meine Persönlichkeit zum Eigentum eines anderen machen.“[24]
Und weiter: „Durch die Veräußerung also meiner ganzen concreten Zeit, erfüllt durch meine
Arbeit, oder die Produktion in ihrer Totalität, wird auch das Ganze mit veräußert. … Meine Per-
sönlichkeit ist also nur erhalten, wenn nur ein Theil  meiner Besonderheit durch die Zeit
beschränkt veräußert wird.“ [25]

Wenn in den Grundlinien die Person und die Freiheit der Person aus der Perspektive des
„Lebens“ gedacht und definiert werden, dann werden sie jetzt gedacht und definiert von der
konkreten Arbeits- und Lebenszeit her; und auch von der Gesamtheit der Aktivitäten und der



Manifestationen der menschlichen Lebenskräfte. Da ist man sehr weit entfernt von der Be-
hauptung, „abstrakt geistige“ Arbeit sei das Objekt von Hegels Analyse. Diese funktioniert
klar  als  Grundlage dessen,  was Das Kapital  in  epischen Worten als  den Kampf um die
Regelung und Reduktion der Arbeitszeit bezeichnet und als Kampf um die Freiheit feiert. In
den Worten von Marx organisiert sich der Arbeiter und kämpft darum, nicht für „seinen
ganzen Lebenstag“ auf eine einfache Arbeitskraft reduziert zu werden, um nicht eine weitere
„Verkürzung seiner Lebenszeit“[26] zu erleiden. Eine Anklage, die die amerikanischen Arbeit-
er erheben, wird vom Kapital wiedergegeben und unterstrichen, nämlich, „daß die unter dem
jetzigen System erheischte Länge der Arbeitszeit zu groß ist und dem Arbeiter keine Zeit für
Erholung und Entwicklung läßt, ihn vielmehr auf einen Zustand der Knechtschaft herabdrückt,
der wenig besser als die Sklaverei ist.“[27]

Kehren wir jetzt zur Geschichtsphilosophie Hegels zurück: Die Geschichte der Freiheit ist auch
die Geschichte der fortschreitenden Befreiung der (körperlichen) Arbeit von den Fesseln der
Sklaverei und der Knechtschaft. Im despotischen Orient waren praktisch alle „Knechte zur Er-
richtung von ungeheuer großen Werken“.[28] In Griechenland, wo eigentlich die Geschichte
der Freiheit beginnt, „ist die dem Bedürfnis (d.h. der Befriedigung der Bedürfnisse durch die
materielle Arbeit) angehörige Besonderheit noch nicht in die Freiheit aufgenommen, sondern
an einen Sklavenstand ausgeschlossen“.[29] Wir wissen, dass auch in der heutigen Welt der
nicht beschäftigte oder invalide Arbeiter den Hungertod riskiert und unter Bedingungen subs-
tantieller Sklaverei lebt. Die Geschichte der Freiheit und der Befreiung der (körperlichen) Ar-
beit ist noch nicht zu Ende.

Das Sein und das gesellschaftliche Sein

Bezüglich auf die bereits angeführte Passage, in der Hegel bekräftigt, dass sich der Mensch
zur äußeren Natur „praktisch“ verhält, kommt Lenin dazu, „Hegel und Marx“ explizit zusam-
men zu bringen und bei Hegel „Ansätze des historischen Materialismus“[30] hervorzuheben.
Aber was ist schon der historische Materialismus? In der Deutschen Ideologie können wir le-
sen: „Das Bewußtsein kann nie etwas anderes sein als das bewußte Sein, und das Sein der
Menschen ist ihr wirklicher Lebensprozeß.“[31] Sehen wir uns nun die Formulierung aus dem
Vorwort von Zur Kritik der Politischen Ökonomie an: „Es ist nicht das Bewußtsein der Men-
schen, das ihr Sein, sondern umgekehrt, ihr gesellschaftliches Sein, das ihr Bewußtsein bes-
timmt.“[32] Wir könnten das Problem also folgendermaßen formulieren: Muss man, um den
historischen Materialismus zu definieren, auf das „Sein“ oder auf das „gesellschaftliche Sein“
zurückgehen? Offensichtlich gibt es einen Zusammenhang zwischen dem einen und dem an-
deren, aber das Verständnis der gesellschaftlichen Konflikte und der Geschichtsprozesse ver-
langt in erster Linie die Analyse des gesellschaftlichen Seins. Sonst wäre die These sinnlos,
mit  der  das  Manifest  der  Kommunistischen  Partei  beginnt,  wonach  die  Geschichte
„Geschichte von Klassenkämpfen“ ist. Andererseits lässt sich nur so der Vorwurf des his-
torischen Idealismus erklären, der von der Deutschen Ideologie gegen einen Philosophen er-
hoben wird, der seinerseits nicht müde wird, seinen Materialismus heraus zu kehren: „Soweit
Feuerbach  Materialist  ist,  kommt  die  Geschichte  bei  ihm nicht  vor,  und  soweit  er  die
Geschichte  in  Betracht  zieht,  ist  er  kein  Materialist.  Bei  ihm  fallen  Materialismus  und
Geschichte ganz auseinander.“[33] Mit anderen Worten gesagt: Bei Feuerbach ist der Ver-
weis auf die Natur immer da, auf das natürliche Sein, aber es fehlt das Wesentliche, die
Aufmerksamkeit für das gesellschaftliche Sein, für die gesellschaftliche Objektivität. Wegen



dieses Mankos konstituiert er das Subjekt immer vom allgemeinen „Menschen“ her, anstatt
von den „wirklichen historischen Menschen“[34], von den Menschen, die im Zusammenhang
mit den historisch determinierten materiellen Lebensbedingungen zu verstehen sind und sich
in  gesellschaftlichen  Beziehungen  und  gesellschaftlichen  Konflikten  befinden,  die  ebenfalls
historisch determiniert sind. An diesem Punkt drängt sich die Frage auf, wie die Dinge bei
Hegel stehen. Derselbe Bloch, der ihn beschuldigt, die Objektivität als solche aufgelöst zu
haben,  beobachtet,  um den  vermeintlich  idealistischen  Philosophen  zu  charakterisieren,
scharfsinnig die großartige „Umkehr der (romantischen) Ironie des Subjekts zu der des Ob-
jekts“.[35] Das Objekt, von dem hier die Rede ist, ist das gesellschaftliche Objekt, das ge-
sellschaftliche Sein. Man könnte sagen und hervorheben, dass die Entwicklung der Phäno-
menologie des Geistes die fortschreitende und stets reicher und reifer werdende Erkenntnis
des Gewichts des gesellschaftlichen Seins ist, aus dem man nicht ausbrechen kann und darf,
auch wenn, ja besonders wenn man ambitiöse Pläne zur Weltveränderung hegt. Immer wenn
das Bewusstsein meint, sich gegenüber dem gesellschaftlichen Sein souverän zu verhalten,
erweist sich letzteres doch als souveräner. Und so geschieht es, dass der „Weltlauf“ mit sein-
er Ironie über die „Tugend“ herrscht. Und der reale historische Prozess beherrscht mit seiner
Ironie zunächst das „ehrliche Bewußtsein“, dann auf unterschiedliche Weise das „edelmütige
Bewusstsein“ und schließlich die „schöne Seele“. Lukács wirft Hegel bis zum Schluss vor[36],
die „Entfremdung“ mit der „Vergegenständlichung“ und sogar mit der „Gegenständlichkeit“
identifiziert zu haben. Wir haben es hier also mit einem Philosophen zu tun, der aus der Objek-
tivität  flüchtet  wie  vor  einer  ansteckenden  Krankheit.  Dabei  ist  gerade  das  die  Kritik,  die
Hegel an Kant und der schönen Seele übt. Er ist geradezu gelähmt von der „Angst vor dem
Objekt“[37]  Was die schöne Seele betrifft: Diesem Wesen fehlt „die Kraft der Entäußerung,
die Kraft, sich zum Ding zu machen und das Sein zu ertragen. Es lebt in der Angst, die Herr-
lichkeit seines Innern durch Handlung und Dasein zu beflecken; und um die Reinheit seines
Herzens  zu  bewahren,  flieht  es  die  Berührung  der  Wirklichkeit“.[38]  Nach  Hegel  leidet  das
Deutschland seiner Zeit an einer Art nationaler Krankheit, die er „Hypochondrie“ nennt. Ja,
die „Hypochondrie“ ist die herrschende „Ansicht“, die „alles Objektive vereitelt hat und dann
nur noch diese Eitelkeit in sich selbst genießt“[39] So schreibt Lukács Hegel die Krankheit zu,
die dieser so kraftvoll diagnostiziert und denunziert!

Es lohnt festzuhalten, dass die Hegelsche Ironie des Objekts von Marx und Engels zutiefst
geschätzt und übernommen wird. Sie bedienen sich ihrer, um über die zu spotten, die – be-
sonders nach der Niederlage einer Revolution – anstatt sich mit der Analyse der objektiven
Widersprüche, mit den ideologischen Schwächen und den politischen Fehlern zu beschäfti-
gen, die zu so einem Resultat geführt haben – es vorziehen, Beweise zu liefern einerseits für
die Güte und Reinheit der eigenen Absichten und andererseits für die allgemeine Gemeinheit
und Ungunst der Umstände und des Weltenlaufs überhaupt. Wenn sie diesen historischen Ide-
alismus  als  unwirksam  in  politischer  Hinsicht  und  narzisstisch  in  moralischer  Hinsicht
verurteilen, beziehen sich Marx und Engels ausdrücklich und wiederholt auf die Bilder der
Phänomenologie des Geistes, die wir oben zitiert haben. Arnold Ruge und die anderen „Revo-
lutionäre“ desselben Typs, die zu dem Schluss gekommen waren, „dass die Welt mit sehr
wenig Weisheit regiert wird“, konnten nur ihr „redliches Bewußtsein“ oder ihr „edelmütiges
Bewußtsein“ hervorkehren. Sowohl in Deutschland als auch in Frankreich sieht man in den
Jahren nach 1848 die „schöne Seele“ sich aufplustern und darüber greinen, dass sie sich von
der  profanen Menschheit  „missverstanden“ und unverstanden fühlt.  Doch „schlägt  nach



Hegel  das  edelmütige  Bewußtsein  notwendig  in  das  niederträchtige  um.“[40]  Beim ge-
naueren Hinschauen verliert die schöne Seele schnell ihre angebliche Makellosigkeit.

Wenn nach dem Urteil von Marx bei Feuerbach die fehlende Aufmerksamkeit für das ge-
sellschaftliche Objekt einher geht mit einer Geschichtsauffassung, in der kein Platz ist für die
„wirklichen historischen Menschen“, d. h. für die Menschen, die in ganz bestimmten ge-
sellschaftlichen und Klassenbeziehungen eingebunden sind, trifft für Hegel das Gegenteil zu:
Die Aufmerksamkeit, die letzterer dem gesellschaftlichen Konflikt und seiner konkreten Aus-
formung widmet, ist gewaltig. Dies gilt für die alte wie für die moderne und zeitgenössische
Geschichte. Ich will mich auf ein Beispiel beschränken: Im ancien régime bedingt die „Freiheit
der Barone“ die „absolute Knechtschaft“ der „Nation“ und verhindert die „Befreiung der Höri-
gen“. Daher ist festzustellen: „Das Volk … ist überall durch die Unterdrückung der Barone be-
freit worden.“[41] Die Aristokratie empfindet den Verlust des Privilegs, das aus ihr z. B. den
einzigen  Träger  der  Rechtspflege  machte,  als  „ungehörige  Gewalttätigkeit,  Unterdrückung
der Freiheit und Despotismus“.[42] Hegel beobachtet also: „Man muss, wenn von Freiheit ge-
sprochen wird, immer wohl Acht geben, ob es nicht eigentlich Privatinteressen sind, von de-
nen gesprochen wird.“[43] Das ist eine Schlussfolgerung, die das Interesse und den Beifall
von Lenin erhält, der wegen der verdienstvollen Aufmerksamkeit auf die „Klassenverhältnis-
se“ darin wieder „Ansätze“ zu „historischem Materialismus“[44] wahrnimmt.

Der historische Idealismus als Schwächung oder Negation des gesellschaftlichen
Seins

Und wieder – auch in den Augen Lenins – verweist der historische Materialismus zuerst auf
das gesellschaftliche Sein. Und es ist die Sicht des gesellschaftlichen Seins, die Sicht der
Geschichte und der Gesellschaft, des „künstlichen Terrains“ (um es mit Labriola zu sagen),
auf welchem sich das Leben des Menschen, der zweiten Natur, zum entscheidenden Kam-
pffeld  des  politisch-ideologischen  Kampfes  verbindet;  auch,  wenn  man  noch  hinzufügen
muss, dass das gesellschaftliche Sein seinerseits vom natürlichen Sein konditioniert ist. Eine
„materialistische“ Sicht der ersten Natur und d. h. die Bestätigung der Priorität des Objekts
gegenüber dem Subjekt, der Natur gegenüber dem Bewusstsein, finden wir auch im Bereich
der Religionen, aber das hat sie nicht gehindert, sich für Jahrtausende zum Instrument der
idealistischen Beweihräucherung und Verklärung der bestehenden politisch-sozialen Verhält-
nisse zu machen. Und die „materialistische“ Sicht der ersten Natur charakterisiert selbstver-
ständlich Feuerbach, aber das hindert ihn nicht, in den historischen Idealismus zu fallen. Von
Marxens (und Engels`) Standpunkt aus kann man vielleicht eine analoge Kritik an jenem
Hegel üben, der auf die gemäßigten Klimazonen das Gebiet begrenzt,  in dem die welt-
geschichtlich bedeutsamen Völker entstehen können, oder der der fragilen Konstitution der
amerikanischen Indianer erhebliches Gewicht beimaß, um die Katastrophe zu erklären, die
sie durch ihre Konquistadoren erlitten. So ein Idealismus ist dennoch nicht mit Konscientialis-
mus gleichzusetzen. Aber wieso also ist die Interpretation von Hegels Denken als Konsciential-
ismus so verbreitet? Bei der Beantwortung dieser Frage kann uns vielleicht eine Beobachtung
des  späten  Lukács  helfen.  Nachdem  er,  wie  wir  wissen,  den  außerordentlichen  „Wirk-
lichkeitssinn“ von Hegel hervorgehoben hat, fügt er hinzu, dass „für ihn – simultan mit der
Aneignung  der  Tatsachen  selbst  –  deren  kategorielle  Beschaffenheit  im  Mittelpunkt  seiner
Aufmerksamkeit“ stand.[45] Es genügt, die erste Feststellung von der zweiten zu trennen,
und die Sache ist klar!



Tatsächlich ist Hegel jeder Konscientialismus fremd, ja, er steht dem historischen Idealismus
äußerst fern. Um das zu erkennen, genügt ein Beispiel. Zwischen dem Ende des 18. Jahrhun-
derts und den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts sehen sich die Kultur und die poli-
tische Philosophie des Westens einem Problem gegenüber: Wie war die unterschiedliche En-
twicklung Frankreichs gegenüber England und den Vereinigten Staaten zu erklären? Im er-
sten Land folgte auf die Revolution eine Konterrevolution, die ihrerseits den Weg eröffnete für
eine weitere Revolution. Ein politisches Regime löste ein anderes ab: absolutistische Mo-
narchie,  konstitutionelle  Monarchie,  jakobinischer  Terror,  Militärdiktatur,  Kaiserreich,
demokratische Republik, Bonapartismus … Und es gelang nicht, das Ende der Krise und die
Stabilisierung vorauszuahnen. Wie sehr das alles in spektakulärer Weise mit der graduellen
und konstruktiven Evolution in den anderen beiden Ländern kontrastierte! Wie also war dies-
er  radikale  Unterschied zu erklären? Bedeutende Autoren wie  Tocqueville  und J.  S.  Mill
feierten den robusten moralischen und praktischen Sinn sowie die Liebe zur Autonomie und
zur individuellen Freiheit, die die Angloamerikaner angeblich charakterisierten: und – im Ge-
gensatz zu den unglücklichen Franzosen – würde es ihnen dank dieser Tugenden gelingen,
den Horror von Bürgerkriegen zu vermeiden und die Freiheit zu retten. Diese Erklärung fällt –
zumindest  was Tocqueville  betrifft  –  in  eine Zeit,  in  der,  wenige Jahre bevor  der  Sezession-
skrieg in den Vereinigten Staaten ein Blutbad anrichtet, die Institution der Sklaverei gerade in
den Vereinigten Staaten lebendig und stark ist. Und zwei Jahrzehnte später sieht Frankreich
eine solide parlamentarische Demokratie entstehen, die sicher nicht weniger fortschrittlich ist
als die englische und die amerikanische.

Wenden wir uns Hegels Lesart zu. Die Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte
heben zwei wichtige Punkte hervor: 1. „Die nordamerikanischen Freistaaten haben keinen
Nachbarstaat, gegen den sie in einem Verhältnis wären, wie es die europäischen Staaten un-
ter sich sind, den sie mit Misstrauen zu beobachten und gegen den sie ein stehendes Heer zu
halten hätten“. 2. Der „Ausweg der Kolonisation“ erlaubt es der nordamerikanischen Repub-
lik, die sozialen Konflikte in erheblichem Ausmaß zu entschärfen. Letztlich heißt das: „hätten
die Wälder Germaniens noch existiert, so wäre freilich die Französische Revolution nichts ins
Leben getreten“[46] – oder sie wäre weniger radikal und weniger gewaltsam verlaufen. Nicht
anders als Hegel argumentiert Engels, der bezüglich Nordamerikas festhält: „Hier sind die
Klassengegensätze nur unvollständig entwickelt; die Klassenkollisionen werden jedes Mal ver-
tuscht durch den Abzug der proletarischen Überbevölkerung nach dem Westen.“[47]

Das sind also zwei materialistische Erklärungen. Aber die von Hegel ist die umfassendere,
weil sie anknüpft an ein Element, das bei Engels fehlt, nämlich den geopolitischen Zusammen-
hang. Zumindest aus der Sicht von Hegel ist der geopolitische Zusammenhang (der Vorteil
der Vereinigten Staaten, an den eigenen Grenzen keine großen Mächte zu haben, die ten-
denziell Rivalen wären) nicht einfach von der Natur vorgegeben, wohl aber geprägt durch die
Geschichte: Wir haben es hier mit einer weiteren Artikulation des gesellschaftlichen Seins zu
tun.

Mit der stereotypen Entgegensetzung, die Tocqueville und Mill zwischen Franzosen und Angel-
sachsen  vornehmen,  beruht  der  historische  Idealismus  auf  dem  Ausklammern  des  ge-
sellschaftlichen Seins und der Einführung eines nicht existierenden natürlichen Seins. Die-
selbe Beobachtung kann man auch bei anderen Denkströmungen machen, die in noch schär-
ferer Weise vom gesellschaftlichen Sein zu einer Idee des Seins schlittern, welche von einer



vermeintlichen anthropologischen und rassistischen Natur ausgeht.

Kritik des Idealismus und Ontologie des gesellschaftlichen Seins

Wenn man sich die Lehre von Marx und Engels zunutze macht, ist es möglich, Hegel Rück-
fälle in den historischen Idealismus zu vorzuwerfen. Aber sind diejenigen, die sich als erste
mit der theoretischen Systematisierung des historischen Materialismus beschäftigten, immun
gegen solche Rückfälle gewesen? In der kommunistischen Gesellschaft, die Marx und Engels
im Auge hatten, verschwinden zusammen mit der Klassenspaltung der Markt, die Nation, die
Religion, der Staat und vielleicht sogar die Rechtsnorm als solche, weil sie überflüssig gewor-
den ist durch eine solch wundersame Entwicklung der Produktivkräfte, dass die freie Befriedi-
gung eines jeden Bedürfnisses möglich wird und damit auch die Überwindung der schwieri-
gen Aufgabe der  Ressourcenverteilung.  Steht  eine  solche Vision  auf  der  Höhe des  his-
torischen Materialismus? Als sich der späte Lukács mit der marxistischen Traditionslinie bei
der Konstruktion einer Ontologie des gesellschaftlichen Seins beschäftigte, hatte er recht, vor
einer doppelten Gefahr des historischen Idealismus zu warnen: „Entweder unterscheidet sich
das gesellschaftliche Sein überhaupt nicht vom Sein überhaupt oder es handelt sich um et-
was radikal anderes, das gar nicht mehr Seinscharakter hat.“[48] Indem es auf die Praxis in-
sistiert und auf die Transformation der Welt, steht das revolutionäre Denken in der Gefahr
des zweiten Typs von historischem Idealismus. Man denke an Fichte, der einen Parallelismus
zwischen seiner Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre und der kraftvollen Aktivität
des revolutionären Frankreich etablierte: „… wie jene Nation von den äußeren Ketten den
Menschen losreist,  reist mein System ihn von den Feßeln der Dinge ansich, des äußern
Einflußes los…“.[49] Aber nicht anders als Fichte positioniert sich der junge Lukács im Jahre
1922, als er unter dem Einfluss der Revolution, die dabei war, die Welt zu verändern, schrieb:
„Denn erst hier, wo der Kern des Seins sich als gesellschaftliches Geschehen enthüllt hat,
kann das Sein als bisher freilich unbewußtes Produkt menschlicher Tätigkeit erscheinen, und
diese  Tätigkeit  selbst  wiederum  als  das  entscheidende  Element  der  Umwandlung  des
Seins.“[50] Auch hier scheint etwas durch, was als Idealismus der Praxis bezeichnet werden
könnte.

Marx’ und Engels’ Entwicklung fällt in die Jahre, in denen einerseits das Echo der Franzö-
sischen Revolution noch stark ist. Zum anderen sind bereits die Vorzeichen der gigantischen
revolutionären Welle von 1848 zu spüren. Diese hätte – so die Hoffnungen der beiden jungen
Revolutionäre – über die alten Feudalverhältnisse hinausgehen und auch die bürgerliche Ord-
nung zur Diskussion stellen müssen. So versteht man gut, dass in der damals von ihnen en-
twickelten Vision des Kommunismus der Markt,  die Nation,  die Religion,  der Staat dazu
tendieren, „den Seinscharakter“ zu verlieren – um es in der Sprache des reiferen Lukács zu
sagen

Das Sein des gesellschaftlichen Seins kann auf zweierlei verschiedene Weisen geschwächt
oder negiert werden. Ein solches Resultat wird in erster Linie mit einer schematischen Sicht
der Historizität erreicht, die unfähig ist, zwischen kurzer und langer Dauer zu unterscheiden:
Die Historizität der Nationen und der Nationalsprachen ist indiskutabel, aber ihr Verlöschen
auf der Welle einer radikalen Revolution zu behaupten, bedeutet, die Langzeitdimension zu
verlieren. Oder man pflegt eine verzerrte Sichtweise des gesellschaftlichen Seins, die es als
eine von einer homogenen historischen Zeit geregelte homogene Realität konfiguriert. Dage-



gen entwickeln sich so unterschiedliche Realitäten wie zum Beispiel die Moden, die poli-
tischen Institutionen, die Nationalsprachen auf radikal verschiedenen Zeitschienen, sind also
von Mal zu Mal durch eine unterschiedliche ontologische Spannweite charakterisiert.

Das heißt, die Existenz des gesellschaftlichen Seins kann geschwächt oder negiert werden,
wenn man aus den Augen verliert, wie viel Natur in der historischen und politischen Welt weit-
erlebt: So entwickelt eine Gesellschaft auch sein kann, die Individuen, aus denen sie sich
zusammensetzt, bleiben der biologischen Fragilität unterworfene, natürliche Wesen – und
diese Fragilität manifestiert sich nicht nur durch Krankheit und Tod, sondern auch durch die
Leidenschaften.  Das macht  die  unmittelbare Identifikation zwischen Individuum und Art  un-
möglich, von der jene Teile der kommunistischen Bewegung oft träumen, die am meisten
messianisch  sind.  Die  Möglichkeit  des  Konflikts  zwischen  verschiedenen  Individuen  bleibt
auch in einer Gesellschaft bestehen, die sich befreit hat von der Spaltung und dem Antagonis-
mus der Klassen. Welchen Sinn macht es dann, vom Absterben des Staates zu sprechen, ja,
sogar der Rechtsordnung an sich?

Die beiden Prozesse, aus denen die Schwächung oder die Annullierung des Seins des ge-
sellschaftlichen Seins resultieren, können sich auch verflechten: Dies geschieht, wenn man er-
wartet, dass die Religion im Prozess der Überwindung der Klassenunterdrückung verschwin-
det. Einerseits vergisst eine solche Vorhersage, wie viel Natur in der gesellschaftlichen Real-
ität erhalten bleibt und sie verliert auch das Prekäre der individuellen Existenz aus dem Auge,
wie auch die Angst vor dem Tod. Weiterhin entgeht einer solchen Vorhersage die Verbindung
zwischen Religion und nationaler Identität, denn ehe, dass sie ausschließlicher Ausdruck des
Klassenkampfes ist, verweist die Religion auch auf eine gesellschaftliche Realität (die Nation)
– die sicher historischen Charakter hat, aber einer Zeitlichkeit von erheblicher Dauer unter-
worfen ist.

Die Geschichte des „Realsozialismus“ ist auch die Geschichte einer schmerzhaften Entdeck-
ung der Objektivität des gesellschaftlichen Seins. Weniger als zwei Jahre nach dem Ausbruch
der Oktoberrevolution hielt Gramsci fest, dass „nur die Bolschewiken es verstanden hätten,
dem tiefen Fall in Elend, Barbarei, Anarchie und Auflösung“, der „von einem langen und de-
saströsen Krieg“ aufgerissen worden war, ein Ende zu setzen. Dafür konstituierten sie „eine
Aristokratie von Staatsmännern“ – und als der „größte Staatsmann des gegenwärtigen Euro-
pas“ sei Lenin anzusehen. Man versteht gut die skandalisierte Reaktion eines anarchistischen
Lesers des Ordine Nuovo. Er weist darauf hin, dass die sowjetische Verfassung selbst das Ziel
aufstellt,  eine  Ordnung  zu  schaffen,  in  deren  Rahmen  „weder  Klassenunterschiede  noch
Staatsmacht“ existieren werden. Der russische Staat, der von den Verfechtern des absterben-
den Staates gerettet wird – das ist nicht das einzige Paradox in der Geschichte des Realsozial-
ismus!

Die Oktoberrevolution hätte also einen zielgerichteten Prozess in Gang setzen sollen, der
nicht nur die Abschaffung der Staatsgrenzen anvisierte, sondern auch die Auflösung der Iden-
titäten und Grenzen der Nationalitäten. Im März 1929 musste Stalin jedoch feststellen, „wie
kolossal groß die Stabilität der Nationen ist.“ Auch die folgende Zielvorstellung kann man als
Paradox werten, analog zu dem, was wir eben gesehen haben: Indem die kommunistische Be-
wegung dem Prozess der Emanzipationsbewegung der Kolonialvölker einen kräftigen Impuls
gab, hat sie zweifellos in bemerkenswertem Maß zur Stärkung und Vermehrung der natio-



nalen Identitäten beigetragen. Dasselbe kann man hinsichtlich der Sprachen sagen, die –
auch nach einer in marxistischen Kreisen verbreiteten und u. a. von Karl Kautsky geteilten
Auffassung – früher oder später hätten verschmelzen müssen in der Einheitssprache der sch-
ließlich  geeinten  Menschheit.  Aber  damit  noch  nicht  genug:  In  zurückgebliebenen  und
halbfeudalen Gesellschaften hat  die  von den an die  Macht  gelangten Kommunisten ge-
förderte Entwicklung der Wirtschaft und der Produktivkräfte auch die Entwicklung der Markt-
beziehungen mit sich gebracht und gewöhnlich auch die Entstehung eines authentischen na-
tionalen Markts.  Daraus ist  zu schlussfolgern,  dass die reale Regierungspraxis  die theo-
retische Plattform in die Krise brachte, mit der, besonders in Russland, die Kommunisten an
die Macht gekommen waren. Natürlich haben die Versuche nicht gefehlt, diesem Auseinander-
driften zu begegnen. Wie Hans Kelsen, ein bekannter Jurist, feststellte, wurde die Theorie
vom Absterben des Staates von Stalin 1939 faktisch aufgegeben. Damit kam er dazu, auch
mit mehr oder weniger Vorsicht Abstand vom finalen Zusammenfluss der Nationen und der
Nationalsprachen zu nehmen wie auch von der Ansicht, wonach die „Produktion für den Mark-
t“ ein Synonym für den „Kapitalismus“ sei.[51]

Und schließlich noch das: Im Moment der Invasion der UdSSR durch das Dritte Reich appel-
lierte Stalin mit Erfolg an die orthodoxe Kirche, damit sie den nationalen Widerstand unter-
stützte und nährte. Leider war die (teilweise) religiöse Toleranz nur eine kurze Etappe. Und
dennoch, wenn wir an die Dritte Welt denken, ist es wahrscheinlich, dass die sich auf Marx
berufende historische Bewegung, die die Auflehnung der Kolonialvölker beförderte, über ver-
schiedene Vermittlungsstufen schließlich auch das Erstarken der religiösen Identitäten und
die religiöse Wiedergeburt bestärkt hat, zumindest in einigen Gebieten.

Insgesamt gesehen spät, nur zum Teil und widerspruchsvoll, wurde die Theorie der Praxis
angepasst, wenn auch die Schäden, die durch den historischen Idealismus (und den Messian-
ismus) angerichtet wurden, enorm gewesen sind. Schon wegen des permanenten Ausnah-
mezustands war der Aufbau eines demokratischen Rechtsstaates sehr erschwert und er-
schien  in  der  Perspektive  der  Auflösung  des  Staates  gänzlich  sinnlos.  Als  dann  der  Konflikt
zwischen der Sowjetunion und Jugoslawien ausbrach und jener zwischen der Sowjetunion und
China, haben sich die Gegner – ausgehend von der gemeinsamen Vorstellung, dass sich die
Konflikte zwischen den Nationen mit der Errichtung des Sozialismus auflösen würden – gegen-
seitig des Verrats beschuldigt. Jeder von ihnen war überzeugt, im Sinne des historischen Mate-
rialismus die klassenmäßigen Wurzeln (d. h. die Rückkehr des Kapitalismus) als Grund für das
kritisierte  Verhalten  des  gegnerischen  Landes  zu  entdecken.  Aber  in  Wirklichkeit  mani-
festierten sie alle nur historischen Idealismus, indem sie die ontologische Spannweite der na-
tionalen Realitäten und Besonderheiten aus dem Blick verloren, zwischen denen, auch nach
der Errichtung des Sozialismus, verschiedene Interessen fortbestehen wie auch potentielle
Konfliktgründe.

Der Übergang vom Ausbessern zum Neudenken der Theorie beginnt sich erst mit dem Zusam-
menbruch des Sozialismus in Osteuropa abzuzeichnen. Diejenigen, die die Nutzlosigkeit einer
Haltung à la Ruge spüren und die keine neuen Inkarnationen der „schönen Seele“, des „ehr-
lichen Bewußtseins“ und des „edelmütigen Bewußtseins“ sein wollen – was schon von Hegel
und dann von Marx  und Engels  verspottet  wurde –  diese  Menschen richten  mit  unter-
schiedlicher Sprache und Herangehensweise ihre Aufmerksamkeit auf die Notwendigkeit ein-
er Ontologie des gesellschaftlichen Seins. Eine solche Aufgabe kann aus der Regierungser-



fahrung heraus oder aus der philosophischen Reflexion formuliert werden. 1991 stellte Fidel
Castro fest: „Wir Sozialisten haben den Fehler begangen, die Kraft des Nationalismus und der
Religion zu unterschätzen.“[52] Tausende Kilometer entfernt, brechend mit der Kulturrevolu-
tion (die von der radikalen Linken im Westen manchmal als Beginn oder möglicher Beginn
des Absterbens des Staates begrüßt worden war) rief Deng Xiaoping seit Beginn der siebziger
Jahre  des  20.  Jahrhunderts  dazu  auf,  sich  für  die  Ausweitung  und  Verbesserung  des
„Rechtssystems“ stark zu machen und für die Einführung der „Herrschaft des Gesetzes“ in
der Partei und „in der gesamten Gesellschaft“ – Voraussetzungen einer wirklichen Entwick-
lung der „Demokratie“.[53] So wenig der Sozialismus das Absterben des Staates provozierte,
brachte er auch nicht das Verschwinden des Marktes mit sich, noch das Zusammengehen der
mit dem Aufbau der neuen Ordnung beschäftigen Länder in einer Gemeinschaft ohne Span-
nungen und Konflikte. Und daher beruhte der sowjetisch-chinesische Konflikt – so urteilte der
chinesische Führer im Gespräch mit Gorbatschow im Frühling 1989 – weniger auf ideolo-
gischen Divergenzen als darauf, dass „die Chinesen nicht auf Augenhöhe behandelt worden
waren und sich erniedrigt fühlten“. Dank des neuen, schwer erarbeiteten Bewusstseins war
es nun möglich, eine neue Seite aufzuschlagen.[54] Aber jetzt war es zu spät, zumindest für
die Sowjetunion, und auch für China war die Situation nicht ungefährlich wie der „Vorfall“ auf
dem Tienanmen-Platz zeigte.

Die beiden selbstkritischen Bilanzen von Castro und Deng müssen neu formuliert und general-
isiert werden. Unterbewertet als Gegenstand eines idealistischen Modells wurde das Gewicht
des gesellschaftliche Seins des Staates, der Nation, der Sprache, der Religion, des Marktes –
das Gewicht all dessen, was dazu bestimmt war, zu verschwinden. So zeigt sich, dass der
Marxismus eine Ontologie des gesellschaftlichen Seins benötigt. Dieses Problem hat der alte
Lukács auf der philosophischen Ebene klar gestellt, auch wenn das Buch, das diesem Thema
gewidmet ist, in weiten Teilen diesem Anspruch nicht gerecht wird. Im Marxismus warten der
Staat, die Nation, die Religion, die Vielfalt der Zivilisationen, der Markt, die verschiedenen
Ausformungen des gesellschaftlichen Seins noch darauf, ontologisch untersucht zu werden.
Wir können uns fragen, ob bei der Lösung dieser Aufgabe nicht die Analysen, die Hegel zu die-
sem Punkt entwickelt hat, von großem Nutzen wären. Das Problem kann hier nur angerissen
werden. Aber der Autor dieser Zeilen ist überzeugt, dass bei der Lösung der Aufgabe der
Rekonstruktion und Neuformulierung des historischen Materialismus das Denken eines Philo-
sophen einen wesentlichen Beitrag liefern kann, der hartnäckig und in oberflächlicher Weise
des Idealismus angeklagt wurde.

Übersetzung: Sabine Kebir

* Erschienen in: Z. Zeitschrift Marxistische Erneuerung no 86, Juni 2011, S. 114-128.

 

[1]Karl Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte, in: MEW, Ergänzungsband, Erster Teil,
Berlin 1968, S. 575 und 574.

[2]Georg Lukàcs, Vorwort zu: Geschichte und Klassenbewusstsein, in: Werke Bd. 2, Darms-



tadt 1968, S. 26.

[3]Georg Lukàcs, Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins, in: Werke Bd. 13, Darmstadt
1968, S. 483.

[4]Ernst Bloch, Subjekt – Objekt. Erläuterungen zu Hegel. Erweiterte Ausgabe, Frankfurt am
Main 1962, S.71.

[5]Ebd., S. 69.

[6]Georg  Wilhelm Friedrich  Hegel,  Vorlesungen über  die  Philosophie  der  Geschichte,  in:
Werke in zwanzig Bänden, Frankfurt am Main 1969-79, Bd. 12, S. 105.

[7]Ebd., S. 106-107.

[8]Ebd., S. 118.

[9]Ebd., S. 131.

[10]Ebd. S. 108-109.

[11]Ebd., S. 106.

[12]Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften, § 245,
in: Werke Bd. 9, S. 13.

[13]Ders., Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, a. a. O., S. 297-298.

[14]Ders., Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften, §245, a. a. O., S. 14.

[15]Ders., Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, a. a. O., S. 295.

[16]Ders., Wissenschaft der Logik II, in: Werke, Bd. 6, S. 453.

[17]Ders., Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, a. a. O., S. 295.

[18]Ders., Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften, § 245, a. a. O., S. 14.

[19]Ders., Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft im
Grundrisse, §127, in: Werke, Bd. 7, S. 240.

[20]Ders.,  Philosophie  des  Rechts,  nach  der  Vorlesungsnachschrift  K.  G.  v.  Griesheim
1824/25, Bd. IV, Hrg. K. H. Ilting, Stuttgart-Bad Cannstatt 1974, S. 342.

[21]Ders., Philosophie des Rechts. Die Vorlesung von 1819 nach einer Nachschrift, Hrg. D.
Henrich, Frankfurt am Main 1983, S. 196.

[22]Ders., Grundlinien der Philosophie des Rechts, a. a. O., S. 240.



[23]Ders., ebd., S. 144-145.

[24]Ders.: Philosophie des Rechts, § 36. Die Mitschriften Wannenmann (Heidelberg 1817/18)
und Homeyer (Berlin 1818/19), Hrg. K. H. Ilting, Stuttgart 1983, S. 230-231.

[25]Ders., Philosophie des Rechts. Nach der Vorlesungsnachschrift von H. G. Hotho 1822/23,
Hrg. D. Henrich, Frankfurt am Main 1983, S. 254.

[26]Karl Marx, Das Kapital, in: MEW, Bd. 23, S. 280f.

[27]Ebd., S. 318/319 (Fußnote 196).

[28]Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Philosophie des Rechts, § 167. Die Mitschriften Wannen-
mann (Heidelberg 1817/18) und Homeyer (Berlin 1818/19), a. a. O., S. 199.

[29]Ders., Grundlinien der Philosophie des Rechts, a. a. O., § 356, S. 510.

[30]W. I. Lenin, Konspekt zu Hegels „Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte“, in:
ders., Werke, Bd. 38, Berlin 1970, S. 301f..

[31]Karl Marx, Friedrich Engels, Die deutsche Ideologie, in: MEW, Bd. 3, S. 26.

[32]Karl Marx, Zur Kritik der Politischen Ökonomie. Vorwort, in: MEW, Bd. 13, S. 9.

[33]Karl Marx, Friedrich Engels, Die deutsche Ideologie, a.a.O, S. 45.

[34]Ebd., S. 42.

[35]Ernst Bloch, Karl Marx, der Tod und die Apokalypse, in: Religion im Erbe, München und
Hamburg 1967, S. 24.

[36]Georg Lukàcs, Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins, in: Werke, Bd. 14, S. 540.

[37]Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke, Bd. 5, S. 45.

[38]Ders.: Phänomenologie des Geistes, in: Werke, Bd. 3, S. 483.

[39]Ders., zitiert nach: Domenico Losurdo, Hegel und das deutsche Erbe, Köln,1989, S. 330.

[40]Karl Marx, Der Ritter vom edelmütigen Bewußtsein, in: MEW, Bd. 9, S. 493. Siehe auch:
ders., Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, in: MEW, Bd. 8, S. 185; Karl Marx/Frie-
drich Engels, Die großen Männer des Exils, in: MEW, Bd. 8, S. 245, 275f., und: Friedrich En-
gels, Antwort an Herrn Paul Ernst, in: MEW, Bd. 22, S. 83f.

[41]Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte, hg.
von G. Lasson, Leipzig 1919-20, S. 902-903.

[42]Ders., Grundlinien der Philosophie des Rechts, a. a. O., § 219, S. 373.



[43]Ders., Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte, a. a. O., S. 902.

[44]W. I. Lenin, a. a. O., S. 301 und 303.

[45]Siehe Anm.3.

[46]Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, a. a. O.,
S. 114 und 113.

[47]Karl Marx/Friedrich Engels, Rezensionen aus der „Neuen Rheinischen Zeitung“, in: MEW,
Bd. 7, S. 288.

[48]Georg Lukács, Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins, a. a. O., Bd. 13, S. 325.

[49]Johann Gottlieb Fichte, Briefwechsel, hrsg. v. H. Schulz, Leipzig 1930 (reprographischer
Nachdruck Hildesheim 1967), Bd. 1, S. 157.

[50]Georg Lukács, Geschichte und Klassenbewußtsein, a. a. O., S. 192.

[51]Was Gramsci  und Stalin  betrifft,  sei  verwiesen auf  D.  Losurdo,  Stalin.  Storia  e  critica  di
una leggenda nera, Roma 2008. (Deutsche Ausgabe: „Stalin. Geschichte und Kritik einer sch-
warzen Legende”, Köln [papyrossa] 2011, im Erscheinen; Anm. der Red.).

[52]Arthur M. Schlesinger jr., Four days with Fidel: A Havanna Diary, in: The New York Review
of Books v. 26. 3. 1992, S. 25.

[53]Deng Xiaoping, Selected Works, Beijing, Foreign Languages Press, 1992-1995, Bd. 2, S.
196; Bd 3, S. 166f.

[54]Ebd., Bd. 3, S. 285.


