
Plattform für unabhängigen Videojournalismus

Villa im Dschungel?
Ideologische Aspekte eines Selbstverständnisses

Die  Beantwortung  der  Frage,  ob  Israel  eine  Demokratie  sei,  bemißt  sich  am  Begriff  der
Demokratie,  den  man  dazu  verwenden  möchte.

10. Dezember 2020 · Moshe Zuckermann

Folgt  man den formalen Kriterien der  politischen Demokratie,  so  darf  man diese Frage
durchaus  bejahen:  Israel  zeichnet  sich  durch  eine  wesentlich  funktionierende Gewalten-
teilung und freie Wahlen aus; die gesetzlich verankerte Pressefreiheit ist, zumindest offiziell,
nicht beschränkter als andernorts in der westlichen Hemisphäre; das Demonstrationsrecht ist
gewährleistet wie auch andere gängige Gepflogenheiten und Praktiken zivilgesellschaftlichen
Seins; das kulturelle Leben ist deutlich heterogen, das Straßenbild der Großstädte von einem
ethnischen wie religiösen Pluralismus beherrscht. Formal, aber auch nach gewissen äußeren
Erscheinungsbildern des öffentlichen Lebens könnte man geneigt sein, dem Diktum des ehe-
maligen israelischen Premier- und späteren Verteidigungsministers Ehud Barak zuzustimmen,
daß  Israel  eine  „Villa  im  Dschungel“  darstelle,  will  heißen,  daß  es  sich  von  den  ge-
sellschaftlichen und politischen Zuständen in den benachbarten arabischen Ländern durch
seine aufgeklärte Modernität und demokratische Kultur hervorhebe.

https://weltnetz.tv/autoren/moshezuckermann


Nun könnte man freilich gerade aus diesem Spruch die ideologischen Unterschichten des selb-
stgewissen Eigenlobs herausdeuten, um sich zu fragen, ob nicht schon das schiere Bedürfnis,
sich in den Vergleich mit der arabischen Umwelt zu setzen, darauf verweist, wie prekär es mit
diesem Selbstbild bestellt sein müßte, bemäße es sich am Idealtyp der Demokratie und nicht
daran,  was  ihm  von  vornherein  die  Gewißheit  des  „Villa“-Vorsprungs  verschafft.  Unter  den
Blinden ist der Einäugige bekanntlich König, was zumeist dazu führt, daß er blauäugig wird:
Sich an den organisch gewachsenen politischen Kulturen des Nahen Ostens bemessen zu
wollen, ohne die koloniale und postkoloniale Vorgeschichte dieser welthistorisch gepeinigten
Region mit in Betracht zu ziehen, zeugt von jener westlichen Arroganz, von der der politische
Zionismus von Anbeginn geschlagen war, als er sein eigenes koloniales Projekt in Palästina
zu verwirklichen begann, wobei  er sich ideologisch verblendet darauf berufen zu dürfen
meinte, daß ein „Volk ohne Land in ein Land ohne Volk“ einziehe. Theodor Herzls Diktum „In
Basel gründete ich den Judenstaat“ enthält bereits den Widerspruch in seiner vollen Trag-
weite: Der Staat der Juden wurde in der Tat im Überbau einer nicht existierenden Basis ge-
gründet. Damit die Basis bestehe, war es notwendig, ihr Territorium zu bestimmen. Damit
das Territorium tatsächlich das seine werde, mußte es erobert (dabei aber auch auf seine
Wahrnehmung als „Einöde“ insistiert) werden. Für diese Eroberung aber war eine besiedel-
nde Bevölkerung nötig; so sorgte man für die Ankunft eines kolonisierenden Volkes. Erst dann
konnte der Staat als formaler Rahmen jener Kolonisationsbewegung gegründet werden. Und
erst nach der Gründung des Staates wurde die kritische Masse ihrer Bürgerbevölkerung (vom
Staat  organisiert)  importiert.  Der  Staat  der  Juden,  ausgesprochene  Spätfolge  der  eu-
ropäischen Nationalstaatsideologie, ist der einzige Staat der Welt, der in der Sphäre des
Ideellen bestimmt wurde, bevor es die materielle Basis zur Verwirklichung der Idee gab; der
territorial bestimmt wurde, ehe es das Kollektiv für die Besiedlung dieses Territoriums gab;
der gegründet wurde, ehe die notwendige Bürgermasse für seine Existenz bestand.

Wenn also über eine „Villa im Dschungel“ schwadroniert wird, tut man gut daran, sich über
die  historischen  Vorbedingungen  der  in  dieser  Metapher  angesprochenen  Konstellation
Klarheit  zu verschaffen, vor allem über das keineswegs ausgestandene historische Unrecht,
mit dem die Pracht der Villa erkauft worden ist. Der israelische Wirtschaftsminister und Vor-
sitzende der Partei HaBayit HaYehudi, Naftali Bennet, hat im Juni 2013 das Problem Israels
mit den Palästinensern einem „Granatsplitter im Hintern“ gleichgesetzt, welchen man herau-
soperieren kann mit der Gefahr, invalid zu bleiben, oder aber lernen muß, mit ihm im Körper
zu  leben.  Abgesehen  davon,  was  es  über  die  Assoziationswelten  eines  Staatsoffiziellen  be-
sagt, wenn er (in vollem patriotischen Pathos) sein eigenes Land mit einem Hinterteil ver-
gleicht, muß man sich (mit noch größerer Dringlichkeit) fragen, was es bedeutet, wenn ein
prominenter Minister des Staates Israel wie selbstverständlich davon redet, daß im Jahre
2013 rund 400 000 Israelis in der Westbank und weitere 250 000 in Ostjerusalem leben, um
folgernd den „Versuch, einen palästinensischen Staat in unserem Land zu errichten,“ für
beendet zu erklären. Was besagt dies über sein Demokratieverständnis, wenn man bedenkt,
daß es ihm nicht einfällt, den Palästinensern, die er dem Hoheitsgebiet des Staates Israel ein-
verleiben möchte, volle Bürgerrechte zu verleihen? Wäre dies sein Plan, redete er der Lösung
eines binationalen Staates das Wort, woran Bennet und seinesgleichen ganz und gar nicht in-
teressiert sind, um es gelinde zu formulieren. Das Problem besteht jedoch darin, daß der
rechtsradikale, wenngleich smart auftretende Naftali Bennet keine marginale Ausnahmeer-
scheinung darstellt, sondern den festen Konsens innerhalb des größten Teils der politischen



Klasse Israels (und  breiter Massen der israelischen Bevölkerung) widerspiegelt. Mochten
über lange Jahrzehnte noch so euphorische Parolen einer lippenbekennenden Alternativ-Rhe-
torik in Israel erklingen, die tatkräftige Praxis und Handlungsempahse war stets – und zwar in
allen Regierungen seit 1967 hindurch – eine, die Naftali Bennet im Jahre 2013 zu seiner selbst-
gewissen Proklomation gelangen ließ. Die über 10% der jüdischen Bevölkerung Israels, die in
den von Israel im Jahre 1967 besetzten Gebieten leben, sind mit infrastuktureller und ideolo-
gischer Hilfe und unter direkter bzw. augenzwinkernder Absegnung aller Regierungen Israels
dorthin gelangt. Der einzige Regierungschef, der es sich einfallen ließ, das israelisch-palästi-
nensische Problem anders lösen zu wollen, ist nicht von ungefähr umgebracht worden. Es ist
nicht ausgemacht, wie weit es Rabin mit seinem Osloer Friedensplan gebracht hätte (im
Jahrzehnt des Oslo-Prozesses ist immerhin das Siedlerkontingent im Westjordanland von rund
100 000 auf 200 000 verdoppelt worden); klar ist aber, daß das Attentat jene Selbstparalyse
der israelischen Friedensbewegung einläutete, von der sie sich bis heute nicht erholt hat. Naf-
tali  Bennet ist  nicht  Ursache des Problems,  sondern sein Symptom. Er  verleiht  dem is-
raelischen Zeitgeist den authentischeren Ausdruck als der international als Friedensapostel
gefeierte Shimon Peres, der übrigens selbst keinen geringen Anteil daran hat, daß Israel
nichts mit größerer Verve betreibt, als die Vereitelung einer friedlichen Lösung des israelisch-
-palästinensischen Konflikts.

Im hier erörterten Zusammenhang stellt sich die generelle Frage: Wie demokratisch kann ein
Land sein, daß seit bald fünf Jahrzehnten ein repressives Okkupationsregime unterhält, mit
dem er  ein  anderes Volk  brutal  unterdrückt,  mithin  dessen nationale Selbstbestimmung
fortwährend verhindert? Welchem Demokratiebegriff hängt man an, wenn man bereit ist, die
wesentliche  Möglichkeit  von  Demokratie  und  Repression  überhaupt  erst  zusammenzu-
denken? Erweist sich der Demokratiebegriff in einer solchen widersprüchlichen Konstellation
nicht zwangsläufig als Ideologie, als bewußte Kaschierung einer Realität, die Demokratie im
genuinen Sinn fundamental zuwiderläuft?
Diese Frage stellt sich umso dringlicher, als die hier anvisierte Ausrichtung des jüdischen Is-
rael nicht nur die Palästinenser in den besetzten Gebieten betrifft, sondern auch die in Israel
lebenden Araber. Zwar gelten sie formal als gleichberechtigte Bürger; sind es aber in ihrem
realen Leben ganz und gar nicht. Denn anders als in Ländern, in denen sich die Etablierung
einer zivilen Gesellschaftsordnung der (zuweilen erst im blutigen Bürgerkrieg manifest gewor-
denen)  Austragung  innerer  Konflikte  verdankte,  fußte  der  innere  Zusammenhalt  der  is-
raelischen Gesellschaft  von Anbeginn auf  einer  durch blutige Auseinandersetzungen mit
äußeren Feinden gespeisten, zudem über Jahrzehnte tabuisierten Entsorgung immanenter
Widersprüche und der diesen innewohnenden Konfliktpotentialen. Obgleich sich Israel dabei,
wie bereits erwähnt, der Erhaltung einer im Vergleich mit Ländern der Region leidlich funk-
tionierenden formalen Demokratie rühmen darf, zeichnet sich sein politisches Selbstverständ-
nis als „Staat der Juden“ durch die Aporie zweier miteinander unvereinbarer Vektoren: des
universal orientierten Anspruchs auf ein modern-säkulares Gemeinwesen und der diesem An-
spruch  wesentlich  zuwiderlaufenden,  auf  archaisch-religiöse  Elemente  des  Partikularen
zurückgreifenden  Begründung  des  Zionismus.  Die  durch  die  Raison  d’Être  des  Staates
vorgegebene Hegemonie der Juden verträgt sich schlechterdings nicht mit dem zivilen An-
spruch  eines  „Staates  all  seiner  Bürger“.  Ohne  es  demnach  juristisch  offiziell  verankern  zu
müssen, wird die große in Israel lebende arabische Minorität in der Praxis und im Rahmen
etablierter politischer Institutionen bis auf den heutigen Tag gleichsam strukturell als eine Kat-



egorie von Bürgern zweiter Klasse behandelt. Dies erweist sich nicht nur an der normativ
angezweifelten Legitimität arabischer Parlamentarier als mögliche Koalitionspartner etabliert-
er zionistischer Parteien in entscheidenden Fragen, etwa der radikalen Forcierung des Frie-
densprozesses mit den Palästinensern, sondern auch an der Diskriminierung des arabischen
Sektors insgesamt beim Ausbau seiner materiellen Infrastruktur, der Verteilung staatlicher
Wirtschaftsressourcen und der allgemeinen Besetzung von sozial, politisch, ökonomisch und
kulturell bedeutsamen Machtposten und Kontrollpositionen. Vom Zugang zu Israels Eliten sei
hier ganz geschwiegen.

Aber nicht nur im Hinblick auf die zuweilen als „innerer Feind“ apostrophierten israelischen
Araber läßt sich der demokratische Selbstanspruch Israels hinterfragen. Auch innerhalb des
in Israel lebenden jüdischen Kollektivs zeigen sich Risse, die das Postulat demokratischer Par-
tizipation mehr als prekär erscheinen lassen. Daß dies geschichtliche Gründe hat, ändert
nichts daran, daß besagte Gründe das heutige Sozialgefüge Israels und die sich von diesem
ableitende politische Kultur maßgeblich bestimmt und geformt haben.

Es ist kein Geheimnis, daß die israelische Gesellschaft von einem gravierenden, gleichwohl
über Jahre heruntergespielten ethnischen Moment durchwirkt ist. Der historische Hintergrund
dürfte bekannt sein: Der zionistische Staatsgedanke, ob in seiner liberal-bürgerlichen Version
deutscher bzw. österreichischer Provenienz oder in seiner sozialistischen Ausprägung, wie sie
sich in Osteuropa herausbildete, war im Kern den europäischen Nationalstaatsbildungen und
den mit diesen einhergehenden nationalen Befreiungsbewegungen verpflichtet. Nicht nur ver-
stand er  sich als  säkular  in  seiner  Ausrichtung und westlich-modern in  der  angepeilten
Herrschaftsform,  sondern die  Träger  jenes  Gedankens an der  Wende vom 19.  zum 20.
Jahrhundert hatten vor allem das Bild des europäischen Juden vor Augen, wenn sie an die im
jüdischen Staat künftig zu errichtende Gesellschaft dachten. Die orientalischen Juden traten
kaum in ihr Blickfeld; ihre Rezeption in der prästaatlichen Ära Israels zeichnete sich denn
durch  eine  eher  exotisch-romantisierende  (zuweilen  mit  dem „biblischen  Ursprung“  as-
soziierte) Einfärbung der orientalisch-fremd anmutenden Gestalten, die allerdings noch kei-
nen gewichtigen sozialen Faktor  in  der  sich  herausbildenden jüdischen Gemeinschaft  in
Palästina darstellten.
Die Situation änderte sich dramatisch mit der israelischen Staatsgründung im Jahre 1948, als
sich infolge des sogenannten Unabhängigkeitskrieges die demographische Situation einer
aus etwa 650 000 im neuen Staat lebenden Juden und ca. 150 000 nach Vertreibung und
Flucht gebliebenen palästinensischen Arabern zusammengesetzten Gesellschaft ergab. Nicht
von ungefähr wurde alsbald ein vom Staat organisierter massiver „Import“ von (wie immer
zionistisch motivierten) Juden nach Israel gestartet. Da aber ein Großteil des europäischen Ju-
dentums im Holocaust vernichtet worden war (von den Überlebenden zudem beträchtliche
Teile nicht nach Israel wollten), wurde eine intensive zionistische Tätigkeit unter Juden in ara-
bischen Ländern betrieben, die im ersten Jahzehnt nach der Staatsgründung drei große Ein-
wanderungswellen  zeitigte:  die  Immigration  der  jemenitischen,  der  irakischen  und  der
marokkanischen Juden. Innerhalb einer Dekade verdreifachte sich die Zahl der in Israel leben-
den Juden und stieg auf 1,8 Millionen an.
Die verschiedenen orientalischen Einwanderungsgruppen unterschieden sich in ihrer Bildung
und Ausbildung,  in  ihren sozioökonomischen Prädispositionen und ihren lebensweltlichen
Praktiken und Gewohnheiten. Die Händler aus dem Bagdader jüdischen Bürgertum wie denn



auch die irakisch-jüdischen Kommunisten, die ins Land kamen, zeichneten sich durch ganz an-
dere soziale, politische und wirtschaftliche Erfahrungen und entsprechende Aspirationen aus
als etwa die aus dem Atlas-Gebirge und anderen wirtschaftlich zurückgebliebenen Gebieten
stammenden marokkanischen Juden mit  eher  landwirtschaftlichen Traditionen.  Und doch
kann pauschal behauptet werden, daß die ethnische Unterteilung der jüdisch-israelischen Ge-
sellschaft in aschkenasisch und orientalisch (die arabische Bevölkerung Israels soll hier un-
erörtert bleiben) eine klare sozioökonomische Dimension aufweist: Während sich die oberen
Gesellschaftsschichten zum größten Teil aus aschkenasischen Juden zusammensetzen, sind
die unteren fast ausschließlich von orientalischen Juden bevölkert. Nicht nur ergab sich da-
raus über Jahrzehnte eine objektiv wirkende wirtschaftliche Unterprivilegierung sozialer Grup-
pen orientalischer Provenienz, sondern die israelischen Eliten in den Bereichen der Wissen-
schaft, der Justiz, des Militärs, der Politik, der Ökonomie und der Kultur blieben ihnen weitge-
hend versperrt. Es ging dabei weder um formale Verordnungen noch um hermetische Un-
durchlässigkeiten, sondern um das, was gewöhnlich die Hegemonie einer sozialen Gruppe
ausmacht.

Symptomatisch war die Reaktion der aschkenasischen Ministerpräsidentin Golda Meir zu Be-
ginn der 1970er Jahre, die den sozialen Aufstand der vor allem in den Jerusalemer Slums
aufgewachsenen jungen orientalischen Juden mit dem arroganten Bescheid quittierte, sie
seien  „nicht  nett“.  Die  fehlende  Sensibilität  der  Politikerin  für  die  Belange  der  soziale
Gerechtigkeit  einklagenden orientalischen  Jugendlichen  korrespondierte  mit  einer  die  is-
raelische Gesellschaft zwar nicht durchgängig, doch unverkennbar durchwirkenden Überhe-
blichkeit aschkenasischer Juden orientalischen Juden gegenüber.

Dieser sich auf die Gesellschaftstruktur auswirkenden ethnischen Tendenz galt eine Mitte der
1980er Jahre einsetzende Gegenbewegung. Zum einen trat  eine gut ausgebildetete,  be-
grifflich  wie  theoretisch  versierte  orientalische  kritische  Intelligenz  in  Israels  öffentliche
Sphäre ein, die die Herrschafts- und Machtverhältnisse im Bereich der Kultur, der Wirtschaft
und der Politik radikal zu hinterfragen begann, wobei sie zunehmend das gesamte zionis-
tische Projekt als westlich-aschkenasisch, mithin repressiv in Frage stellte.  Zum anderen
wurde die Shas-Partei gegründet, eine politische Institution, welche als Interessenvertreterin
einer  religiös-orthodoxen,  orientalischen und sozial  unterbemittelten  Klientel  auftrat  und
deren ethnische Einfärbung zum Programm erhoben wurde. Wie sehr sich in dieser Partei-
gründung  ein  gravierendes  sozial-kulturelles  Moment  widerspiegelt,  läßt  sich  an  den
beachtlichen Wahlerfolgen der Partei über viele Jahre ermessen, wobei sich höchst gegensät-
zliche, teils widersprüchliche politische und kulturelle Kodes im Selbstverständnis der Partei
auswirken. Zwar ist sie (im Gegensatz zu den traditionellen aschkenasischen orthodoxen
Parteien) bestrebt, Machtpositionen in der Politik auf ministerialer Ebene zu erobrern, aber
sie versteht sich als nicht- (wenn auch nicht gerade rigoros als anti-)zionistisch. Ihr geistiger
Führer, Rabbiner Ovadia Joseph, hängt in außenpolitischen Fragen eher moderaten, friedens-
motivierten Anschauungen an,  wohingegen ein Großteil  seiner Parteianhänger nationalis-
tisch, zum Teil auch deutlich araberfeindlich eingestellt ist. Das soziale und ökonomische Net-
zwerk,  das  die  Partei  für  ihre  Klientel  gebildet  hat,  wird  vom Staat  finanziert,  versteht  sich
aber, zumindest in kulturellen bzw. erzieherischen Belangen als autonom. Daß dabei mit die-
sem Netzwerk der Armutszirkel,  in  welchem sich die meisten Parteianhänger befinden,  mit-
nichten durchbrochen wird, wird nicht zum Politikum erhoben. Autoritäre Muster und Struk-



turen wirken sich denn auch deutlich auf den Zusammenhalt der politischen Organisation
aus. Getragen freilich wird die Bewegung vor allem durch das allen inneren Gruppierungen in-
nerhalb der Partei gemeinsame religiöse Moment und – nicht minder brisant – durch das eth-
nische Ressentiment.

Als Ovadia Joseph vor einigen Jahren behauptete, die Holocaust-Opfer des europäischen Ju-
dentums seien alle „wiedergeborene Sünder“ gewesen, vermengten sich beide Momente zu
einem einheitlichten Kode: Nicht nur wiederholte der Rabbiner in seiner Feststellung eine
Denkfigur  der  religiös-orthodoxen  Auseinandersetzung  mit  dem  Holocaust,  derzufolge  der
Holocaust als Gottes Bestrafung des jüdischen Volkes für begangene Sünden zu deuten sei,
sondern er ließ auch mutatis mutandis eine latente ethnische Komponente in seine Aussage
einfließen.  Denn,  wenn  der  Holocaust  nahezu  ausschließlich  aschkenasischen  Juden  wider-
fuhr, diese aber als „wiedergeborene Sünder“ apostrophiert werden, dann heißt es auch, daß
aschkenasische Juden die Sünde in sich trügen und – bei konsequenter Auslegung der Aus-
sage – ihre Strafe in Form der weltgeschichtlichen Katastrophe zu recht erhalten hätten. Es
gab selbstverständlich den sofortigen obligatorischen Aufschrei in Israel, und der Rabbiner
verwandelte flugs die „wiedergeborenen Sünder“ in „Heilige“.

Israel durchläuft in den letzten Jahren die Phase einer massiven Umstrukturierung der vom
traditionellen Zionismus etablierten Herrschaftsverhältnisse, gesellschaftlichen Praktiken und
kulturellen  Konventionen.  Daß  dabei  das  Religiöse  zum Hebel  „legitimer“  Machtkämpfe
avanciert ist, mag etwas mit dem innerjüdischen, schon in der Ideologie des klassischen Zion-
ismus latent angelegten „Kulturkampf“ zu tun haben. Daß das Ethnische so in den Vorder-
grund treten kann, wurzelt, wie gesagt, strukturell in der Vorgeschichte des zionistischen
Staates, zeichnet sich heute aber eindeutig durch ideologischen Charakter aus. Denn nicht
nur trägt das Ressentiment dazu bei, vom eigentlichen – sozioökonomisch sich auswirkende-
nen – Faktor der Diskriminierung abzulenken, sondern es ist auch das denkbar schlechteste
Mittel, die die israelische Gesellschaft beutelnden Probleme und Konflikte, von denen das eth-
nische nicht das geringst ist, rational anzugehen. Was das für den demokratischen Diskurs in
Israel bedeutet, versteht sich wohl von selbst. Gravierend dabei, wie gesagt, die Rolle des re-
ligiösen Faktors, die nun im hier erörterten Zusammenhang anvisiert werden soll.

Was das Judentum sei – eine Religion, ein Volk, eine Nation –, ist bis zum heutigen Tag unter
Juden so strittig, dabei aber auch offenbar von solch formaler Relevanz, daß die Unentschie-
denheit darüber, wer Jude sei (mihu jehudi), Grund genug zu sein scheint, von der Verabschie-
dung einer bindenden Verfassung für den Staat Israel vorläufig abzusehen. Was sich dabei für
den demokratischen Republikaner der westlichen Hemisphäre merkwürdig, um nicht zu sa-
gen anachronistisch anhört,  ist  für den jüdischen Israeli  zumindest dahingehend von es-
senzieller  Bedeutung,  als  sich  über  die  Beantwortung  dieser  Frage  bestimmen  würde,
welchen politischen Charakter der Staat Israel, mithin die gesamte israelische Gesellschaft
anzunehmen hätte. Denn im Gegensatz zu den allermeisten Ländern des Westens (und am
Westen messen sich nun einmal der israelische Staat und die ihn tragende zionistische Ideolo-
gie) ist die rigide Trennung von Staat und Religion in Israel nie recht vollzogen worden. Zwar
verstand sich der klassische Zionismus sowohl in seiner sozialistischen als auch in seiner lib-
eralen Ausrichtung als wesentlich säkular und sah seine historische Mission gerade in der Los-
lösung vom religiös-orthodoxen Judentum der Diaspora, mithin von den in ihr über Jahrhun-
derte etablierten Lebenswelten und -weisen; da er sich aber in seinen Anfängen vor der



geschichtlichen Realität gestellt sah, daß keine der für die europäischen Nationalstaatsbildun-
gen erforderlichen Bedingungen – Einheit  des Territoriums, Einheit  eines das Territorium
bevölkernden Kollektivs und Einheit der nationalen Kultur in der Form einer bindenden Nation-
alsprache – auf ihn zutraf, ließ er die Religion gleichsam durch die Hintertür wieder in das Ko-
ordinatensystem seines Selbstverständnisses herein.  Was hätte er auch einem über alle
Erdteile und Länder versprengten Volk, dem kein Territorium für seine nationale Selbstbestim-
mung zur Verfügung stand, und dessen späterhin zur nationalen erkorene Sprache seit vielen
Jahrhunderten  nur  in  der  Liturgie  und im religiös-gelehrten  Schrifttum praktiziert  wurde
(mithin keine lebendig Alltagssprache abgab), anderes denn die Religion als kollektives Bin-
demittel anbieten können? Nicht von ungefähr bestimmte daher der frühe Zionismus das bib-
lisch-historische Eretz Israel als das Territorium, auf dem der moderne Staat Israel künftig er-
richtet werden sollte, und die hebräische Bibelsprache (allerdings erst nach bestandenem
Sprachstreit mit dem unter aschkenasischen Juden verbreiteten und lebensweltlich gebraucht-
en Jiddisch) als die – freilich erst zu erneuernde – Nationalsprache.

Mehr noch: Jüdische Religionszugehörigkeit wurde zum Kriterium für den Anspruch auf die is-
raelische Staatsbürgerschaft erhoben, und zwar unabhängig davon, ob der Jude/Jüdin sei-
nen/ihren Glauben praktiziert oder an diesem überhaupt festhält. Das Judesein kann sich ver-
schieden begründen – etwa fremdbestimmt durch die Erfahrung der Ausgrenzung oder Verfol-
gung als Jude; lebensgeschichtlich durch die schiere Geburt in ein jüdisches Kollektiv; kul-
turell durch bewußte Berufung auf jüdische Geschichte und Tradition, mithin auf den An-
spruch, sich national und kulturell zu konsolidieren. All diese Momente flossen durchaus in die
Ideologie des Zionismus ein; als formales Kriterium für den legitimen Anspruch auf nationale
Zugehörigkeit zu dem sich als solchen verstehenden Judenstaat wurde gleichwohl die re-
ligiöse Definition des Juden bestimmt, und zwar gerade in seiner orthodoxen Version: Jude ist
nach jüdisch-orthodoxem Glauben, wer von einer jüdischen Mutter geboren wurde oder als
Nichtjude eine streng beobachtete orthodoxe Konversion zum Judentum vollzogen hat. Das
muß im hier erörterten Zusammenhang nicht nur deshalb hervorgehoben werden, weil das
Konversionsmonopol des israelischen orthodoxen Establishments im Jahre 2010 per Gesetz
erneut ratifiziert wurde (was sogleich den Aufschrei des Reformjudentums in den USA, welch-
es sich durch diesen Gesetzesbeschluß von Israel abgestoßen sieht, zeitigte), sondern weil
sich darin auch der instrumentelle Charakter des Umgangs mit der Religion in Israel – in die-
sem Fall primär macht- und parteipolitisch motiviert – darstellt: Obgleich gewichtige Teile des
(halb)religiösen Judentums in der Welt sich dem reformistischen bzw. konservativen Glauben
verpflichtet wissen, gelten gerade sie der in Israel herrschenden Religionsorthodoxie als sch-
limmster Feind, der rigoros bekämpft werden muß.

Dabei darf die Einstellung der jüdischen Orthodoxie (besonders ihrer ultraorthodoxen Strö-
mungen) zum zionistischen Staat im besten Fall für gespalten erachtet werden. Aus Gründen,
die  mit  rigiden  Glaubenssätzen  messianischer  Erlösungsverheißung  zusammenhängen,
deutete (und deutet) die Orthodoxie das gesamte historische Projekt des politischen Zionis-
mus als ein Vergehen gegen den wahren jüdischen Gottesglauben. Teile dieser Orthodoxie
leben zwar im Staate Israel, erkennen aber diesen in seinem zionistischen Selbstverständnis
nicht  an;  die  radikalsten unter  ihnen sind ihm gar  dezidiert  feindlich gesonnen.  Der  is-
raelische Staat seinerseits erkannte bezeichnenderweise die Einstellung der Orthodoxie ihm
gegenüber insofern an, als er ihren Forderungen in bezug auf die Gestaltung ihrer eigenen



Lebenswelten und Wahrung ihrer  strengen Glaubenskultur  durch das Zugeständnis  ihrer
Autonomie im Bereich der  Schulerziehung und der  weitgehenden Befreiung vom obliga-
torischen Militärdienst nachkam. Warum er so handelt bzw. schon zur Zeit der Staatsgrün-
dung handeln mußte, liegt auf der Hand: Wenn der Zionismus die Versammlung des ge-
samten jüdischen Volkes in einem Judenstaat postulierte, konnte kein Teil des Volkes davon
ausgenommen werden – schon gar nicht nach der Shoah, als sich die Ausgrenzung oder gar
Verfolgung von Juden durch Juden wie von selbst verbieten mußte. Das Zusammenleben der
zionismusfeindlichen Orthodoxie und des säkularen, religionsabstinenten Zionismus war, so
besehen, dem aus der jüdischen Katastrophe hervorgegangenen Nationalstaat der Juden ide-
ologisch wie strukturell von Anbeginn eingeschrieben.

Den Versuch einer Quadratur des Kreises unternahm in diesem Zusammenhang die bereits in
der prästaatlichen Ära wirkmächtitig gewordene nationalreligiöse Bewegung. Im Gegensatz
zur traditionellen Orthodoxie, die die Kluft zwischen dem modernen politischen Zionismus
und ihren Glaubensdoktrinen für unüberbrückbar hielt, redete diese einer Synthese von Zion-
ismus und Orthodoxie das Wort: Sie wendete die Abgrenzungslogik der Orthodoxie, indem sie
die schiere Gründung der jüdisch-nationalen Befreiungsbewegung und die späterhin erfolgte
Errichtung des Staates Israel als einen manifesten historischen Schritt auf dem Weg zur na-
henden messianischen Erlösung des jüdischen Volkes deutete, womit sie denn den Keim für
das, was im Laufe der Zeit zu ihrer prononcierten politischen Theologie gerinnen sollte, säte.
Beide rivalisierenden Richtungen des religiösen Judentums in Israel nehmen sich bis zum
heutigen Tag gegenseitig mit steigendem Argwohn, ja mit feindseligem Abscheu wahr. Fügt
man noch das (freilich in Israel kaum je wirklich zum Zuge gekommene) Reforjudentum
hinzu, welches sowohl von der religiösen Orthodoxie als auch vom nationalreligiösen Estab-
lishment mehr oder minder mißachtet bzw. abgewiesen wird, so ergibt sich das Bild einer in
der Staatsräson sich zwar als säkular begreifenden Kollektivität, welche aber in ihrer sozialen
Realität  von gewichtigen,  wenn auch untereinander  schwer  verfeindeten religiösen Bes-
tandteilen durchzogen und mitgeprägt ist.

Wie immer vage sich das Verhältnis zwischen jüdischer Religion und Zionismus an sich gestal-
ten mochte, darf mit Bestimmtheit behauptet werden, daß der „Moment der Wahrheit“ dieses
ambivalenten Verhältnisses erst dann zutage trat, als die Religion aufhörte, sich als lippen-
bekennendes Epiphänomen des hegemonialen zionistischen Staatsgeschehens zu gerieren,
und begann, einen realen dominanten Faktor bei der Gestaltung des politischen wie kul-
turellen Lebens Israels zu bilden. Dies geschah erst infolge des Junikrieges von 1967: Erst mit
diesem Krieg materialisierte sich die biblische Parole vom „Land der Urväter“ und verwan-
delte sich in ein handfestes Kapital, welches sich solch dichotomen Deutungsparadigmen wie
„Land der Urväter“ einerseits und „besetzte Gebiete“ andererseits unterwerfen läßt. Erst
nach dem 1967er Krieg konnte sich also die religiös-jüdische Sicht zum legitimen Bestandteil
des herrschenden politischen Diskurses, mithin zum akzeptierten religiösen Element inner-
halb der weitgehend säkularen Legitimationspraxis der israelischen politischen Kultur wan-
deln. Man mag diese Entwicklung begrüßen oder verdammen. Man mag in ihr aber auch ein
authentisches  Erbe  des  Zionismus  insgesamt  erkennen.  Denn  wenn  man  bedenkt,  wie
gravierend sich das in den besetzten palästinensischen Gebieten errichtete jüdische Sied-
lungswerk auf die innere wie äußere Politik Israels in den letzten Jahrzehnten ausgewirkt hat,
muß man sowohl die religiöse Motivationslogik dieser Expansionspraxis als auch die Funktion,



die sie übers eigene Selbstverständnis hinaus erfüllt, ins Auge fassen.

Es  ist  nämlich  diese  merkwürdige  Synthese  von  Religion  und  Politik,  die  das  formal
Demokratische des israelischen Staates letztlich ad absurdum führt. Denn nicht nur unter-
minieren  die  religiösen  Gruppen  der  Orthodoxen  und  der  Nationalreligiösen  das
demokratische Prinzip in ihrem schieren Selbstverständnis, was sich nicht zuletzt darin mani-
festiert, daß der rabbinische Schiedsspruch ihnen stets mehr gilt als der der staatlichen Jus-
tiz; sondern sie sind tendenziell bereit, sich dem Staat aktiv zu verweigern, wenn es darauf
ankäme: Die nationalreligiösen Siedler sind es, die sich dem Gewaltmonopol des Staates
widersetzen würden,  wenn Israel  den Beschluß fassen sollte,  im Rahmen eines finalen Frie-
denabkommens die besetzten Gebiete des Westjordanlandes zu räumen. Die Orthodoxen
sind es, die sich dem gesetzlich vorgeschriebenen Militärdienst, mithin der Partizipation an
den zivilgesellschaftlichen Strukturen der israelischen Gesellschaft  insgesamt verweigern.
Dabei sehen sie sich freilich im Besitz eines für alle Israelis bedeutenden symbolischen Kapi-
tals: Sie sind Platzhalter der Religion, deren Israel bedarf, um sich ideologisch als jüdischen
Staat zu apostrophieren. Daß in diesem Zusammenhang nichtreligiöse Zionisten darauf in-
sistieren, Israel als jüdisch-demokratischen Staat zu definieren, ist ihr Problem, nicht das der
Religiösen, die sich erst gar nicht demokratisch wähnen. Wenn der Staat Israel  sich als
jüdisch begreift, kann es schlechterdings nicht den Anspruch erheben, demokratisch zu sein
(selbst nicht im formalen Sinne, wie hier indiziert wurde). Will aber Israel demokratisch sein,
kann es nicht die Religion als seine ideologische, auch nicht als sein territorialpolitische
Grundlage heranziehen.

Dieses in der widersprüchlichen Logik des Zionismus angelegte Strukturmoment muß ideolo-
giekritisch  dekodiert  werden,  um  zu  begreifen,  was  es  mit  den  in  den  letzten  Jahren
gesteigert antidemokratischen Phänomenen in Israels Gesellschaft und Politik auf sich hat –
mit empörenden Gesetzesvorlagen und Gesetzen; mit Erscheinungen des immer häufiger zu-
tage tretenden Alltagsrassismus; mit der Legitimation von antidemokratischer Rhetorik und
gestandener  Fremdenfeindlichkeit  im  öffentlichen  Diskurs.  Vieles  mehr,  Verschreckendes,
ließe sich hier auflisten. Stattdessen sei zum Abschluß etwas anderes versucht: Im Sommer
2011 entfaltete sich eine massive, streckenweise beeindruckende soziale Protestbewegung in
Israel. Ihr Scheitern mag einiges von Grenzen und Ideologie der israelischen Demokratieem-
phase beleuchten.

Ausgehend von einer Protestinitiative einiger weniger junger Menschen auf der gutbürger-
lichen Rothschild-Allee im Zentrum Tel-Avivs, kam in kurzer Zeit eine flächenbrandartig sich
ausbreitende Massenprotestbewegung zustande,  die sich in  einer  die gesamte Allee be-
setzende Zeltreihe formierte,  welche ihrerseits eine täglich anschwellende Zuwanderung,
sehr bald auch eine nicht abreißende Medienpräsenz verbuchen durfte. Mit großem Staunen
registrierte man, wie sich charismatische FührerInnen dieser spontanen Bewegung durch
prägnante Organisations- und Koordinationsaktivität hervortaten; eine Debatten, Diskussio-
nen und Aktionen generierende politische Subkultur sich an den Orten des Protestgesche-
hens heranbildete, mithin weitere Zeltzentren in anderen Städten sich niederließen, sodaß
die etablierte Politik aufhorchte und sich bald schon in Zugzwang sah. Denn was mit einer
winzigen  Protestbewegung begonnen hatte,  kulminierte  nach  wenigen Wochen in  stetig
anwachsenden Massenkundgebungen an Wochenenden – in der damals größten gingen rund
400 000 Menschen auf Israels Straßen. Die Regierung reagierte durch die Bildung eines



Ausschusses, der in Zusammenarbeit mit Vertretern der Protestbewegung deren (systema-
tisch  aufgelisteten)  Forderungen  zusammentragen  und  für  institutionalisierte  Entschei-
dungsfindungen der jeweiligen Ministerialgremien bearbeiten sollte.

Worum ging es in der Protestbewegung? Die Frage ist nicht einfach zu beantworten, denn
viele, teils heterogene Gruppen mit verschiedenen Ansprüchen und Forderungen beteiligten
sich an ihr. Wagt man aber die Benennung eines kennzeichnenden gemeinsamen Nenners
(oder zumindest den der dominanten Gruppen innerhalb der Bewegung), so geht man wohl
nicht fehl mit der Behauptung, es handlte sich um eine zivilisierte Empörung des israelischen
Mittelstands. Man lasse sich nicht dadurch beirren, daß der Skandierungsrhytmus des Haupts-
logans in den Aufmärschen und Kundgebungen („Das Volk fordert soziale Gerechtigkeit!“)
dem der Parolenrhytmen auf dem Kairoer Tahrir-Platz glich. Das dürfte die einzige Affinität zu
den umstürzlerischen Ereignissen in den benachbarten Ländern gewesen sein. Was man mit
„sozialer  Gerechtigkeit“  meinte,  hatte  entsprechend  nicht  viel  gemeinsam  mit  dem
ökonomischen Aufschrei verarmter Millionen in Ägypten. Da die israelische Wirtschaft der let-
zten  Jahre,  im  Gegensatz  zu  einigen  europäischen  Ländern,  zumindest  offiziell  und  auf
Makroebene, positive Zahlen, Zuwachs und Fortschritt verzeichnen durfte, handelte es sich
bei  den emphatischen Sommerprotesten primär um eine Verteilungsfrage: Ein eigentlich
nicht schlecht verdienender Mittelstand sah sich außerstande, die Lebenshaltungskosten des
von ihm beanspruchten Lebensstandards zu bewältigen. Es ging um unhaltbare Miet-, Lebens-
mittel-, Kinderbetreuungs-, Bildungs-, Erziehungs- und andere Kosten des „normalen guten
Lebens“, die nicht zuletzt deshalb nicht mehr bezahlt werden können, weil der von Benjamin
Netanjahu seit Jahren geförderte Turbokapitalismus den israelischen Sozial- und Wohlfahrtss-
taat nahezu ausgehöhlt bzw. schon in den Kollaps getrieben hat. Noch nie waren die sozial-
ökonomischen Klüfte in Israels Gesellschaft, welche sich einst durch relative Egalität auszeich-
nete und dieses Attribut auch als Gesinnungsfaktor ihres Selbstbildes rühmte, so groß wie
heute. Nicht aber die deutlich verarmten Klassen waren Träger der bisherigen Protestbewe-
gung, sondern die zunehmend deklassierten Mittelschichten, die sich der Erosion ihres mittel-
ständischen Wohllebens „plötzlich“ ausgesetzt sahen – und sich gegen diese emphatisch auf-
bäumten.

Aber das, was die auf Konsens ausgerichtete Erweiterung der Protestbewegung begründete,
setzte ihr zugleich auch die inhaltlichen Grenzen. So beeindruckend sich die großen Massen
zu  aktivieren  begannen;  so  anrührend,  ja  bewegend  sie  sich  zum  unignorierbaren
Protestkollektiv  formierten,  und  so  erstaunt  man das  dramatische  Schauspiel  einer  aus
apathisch scheinender Lethargie erwachten Menschenmasse registrieren durfte, so war auch
unverkennbar, was in diesen Wochen des sozialen Aufschreis ausgespart blieb. Da war zum
einen der Kapitalismus kein Thema, das man auch nur im geringsten zu hinterfragen ge-
dachte. Zwar thematisierte man mit gebührender populistischer Empörung die monströse
Machtakkumulation der Tycoons, die mittlerweile große Teil der israelischen Wirtschaft in
ihrem  Griff  haben,  forderte  auch  ihre  massive  Besteuerung  und  regulierte  Machtein-
schränkung. Aber alle ökonomischen Maßnahmen, die man (unter Beratung kompetenter
fachlicher Kräfte) auf die lange Liste assertiver Forderungen an die Regierung (bzw. dem von
ihr eingesetzten Ausschuß) setzte, nahmen sich aus, als wolle man lediglich die Steinchen
eines festgefügten Mosaiks ein wenig verschieben bzw. umstellen, ohne aber das Mosaik als
solches  bzw.  die  ihm  zugrunde  liegende  Anordnungslogik  infrage  zu  stellen.  Die  re-



formerische Ausrichtung der Forderungen indizierte deutlich, daß es nicht um Systemkritik,
schon  gar  nicht  um  fundamentale  Systemkritik  ging,  sondern  um  die  Modifikation  dessen,
was in seiner Grundstruktur und deren Logik die Misere erst eigentlich generiert hatte – und
immer wieder generieren muß.  Von Netanjahu und seinem Umfeld anfangs beschuldigt,
radikale Linke zu sein, die lediglich auf seinen Sturz aus seien, fühlten sich die Führer der Be-
wegung  auf  Pressekonferenzen  und  anderen  medialen  Verlautbarungen  bemüßigt,  her-
vorzuheben, daß sie keine Kommunisten, ja nicht einmal Sozialisten seien, sondern nur ein-
fache Bürger, die auf ihr Recht auf „soziale Gerechtigkeit“ pochten. Über den Wirkzusammen-
hang von System und Krise, von Gesellschaftsstruktur und sozialer Ungerechtigkeit verloren
sie keinen Gedanken, und wenn er hier und da doch auftauchte, wurde er schleunigst ver-
drängt bzw. bewußt beschwiegen – man wollte eben to eat the cake and have it.
Zum zweiten achtete die Führung der Protestbewegung von Anbeginn darauf, daß die is-
raelische Besatzung der palästinensischen Gebiete im Rahmen der Protestaktivitäten ja nicht
zum Thema erhoben werde.  Man wollte,  wie es hieß,  die soziale Empörung nicht  „poli-
tisieren“. Was sich dabei für einen europäischen Linken abstrus anhören mag (eine Massenbe-
wegung von 400 000 Menschen auf Israels Straßen, die „soziale Gerechtigkeit“ fordert, als
„nicht politisch“ zu apostrophieren), hat seine spezifische israelische Bewandtnis: Unter „Poli-
tisierung“ versteht man hierzulande die Unterteilung in Parteizugehörigkeit bzw. -affinität hin-
sichtlich der Einstellung zur Okkupation und zum Siedlungswerk. Als „links“ gelten Friedens-
bewegte, die einen territorialem Kompromiß mit den Palästinensern, mithin die baldige Grün-
dung eines souveränen palästinensischen Staates anstreben. Für „rechts“ erachtet man jene,
die sich solcher Bestrebung ideologisch widersetzen. Die soziale Linke hat in Israels politisch-
er Kultur weitgehend ausgespielt, seitdem sich die Parteien, die sich historisch linker ge-
sellschaftlicher Sicht und sozialer Politik verschrieben hatten (allen voran die Arbeitspartei),
sich im Zuge der rigiden Neoliberalisierung der israelischen Ökonomie des historischen Auf-
trags, der ihre politische Raison d’Être ausgemacht hatte, entledigten. Es war bezeichnend,
daß Shelly Yachimovitsch, neue Vorsitzende der Arbeitspartei, die sich seit Jahren als genuine
Vertreterin einer konsequenten sozialdemokratischen Ausrichtung aufs Sozial-Ökonomische
hervorgetan hat, sich über den fortwesenden israelisch-palästinensischen Konflikt und dessen
Lösung  beharrlich  ausschwieg,  um  auf  der  Höhe  der  Protestbewegung  in  einem  viel
beachteten  Interview  mit  der  Tageszeitung  „Haaretz“  zu  verkünden,  die  Besatzung
beschäftige sie nicht sonderlich, sie empfinde gar eine gewisse Empathie für die Siedler und
dergleichen mehr an politisch rechtsgerichtetem Gedankengut. Yachimowitsch ist Symptom:
Ihr  sich  abzeichnender  parteilicher  Erfolg,  der  von  der  Massenprotestbewegung  stark
profitierte, war das parteiliche Spiegelbild der Haltung der Protestbewegung. Daß diese dabei
meinte, dies taktisch tun zu sollen, um die Anhänger der Bewegung nicht durch die Debatte
über das Besatzungsregime und das Siedlungswerk zu spalten, bezeugt, wie wenig die Bewe-
gungführung sich klarzumachen bereit war, daß die Okkupation nicht nur ein völkerrechtlich-
es und moralisches, sondern auch ein gravierendes ökonomisches Problem darstellt, mithin
in engem kausalen Nexus mit dem steht, wogegen die Bewegung sich empörte. Man kann
schlechterdings nicht „soziale Gerechtigkeit“ fordern und zugleich ein vom eigenen Land be-
triebenes brutales Okkupationsregime hinnehmen, ohne dabei zutiefst ideologisch zu wer-
den.
Zum dritten konnte die Regierung, gegen deren Politik sich die Protestbewegung empörte,
von einer für sie beruhigenden Gewißheit ausgehen: Die Demonstranten würden keine der na-
tionalen Konsensgrenzen überschreiten, kein Tabu brechen. Das alte, gewitzte Diktum, in



Deutschland des 19. Jahrhunderts habe keine bürgerliche Revolution gelingen können, weil
es verboten war, den Rasen zu betreten, spiegelte sich als eine Art mentalen Pendants in
Gesinnung und Aktionsausrichtung des „israelischen Sommers“ wider. Exemplarisch mani-
festierte sich dies in zwei Punkten: strikte Verhinderung von Gewaltanwendung seitens der
Protestlern und Einhaltung unhinterfragbaren Zivilgehorsams im Hinblick auf nationale „Prior-
itäten“. Als es zu Beginn der Proteste zum Gerangel zwischen Polizei und Demonstranten
kam, waren es die verprügelten Demonstranten, die, im Fernsehen danach befragt, die Pol-
izisten symbolisch umarmten und sich mit ihnen (als deren Interessenvertreter) verbrüdern
wollten. Und als der Vorsitzende der israelischen Studentenvereingung Itzik Shmuly, promi-
nenter  Führer  der  Protestbewegung,  gefragt  wurde,  was  er  tun  würde,  wenn  man  ihn
während der rasanten Sturmtage des Protestes zum militärischen Reserverdienst beorderte,
zögerte er keine Sekunde lang zu deklarieren, er würde seine Sachen sofort packen, um in
der  Armee  seine  Pflicht  zu  erfüllen.  Daß  genau  das  eine  der  Regierung  zur  Verfügung  ste-
hende Trumpfkarte sein dürfte, konnte – wie bestellt – erprobt werden, als es nach einem
mörderischen Terroranschlag an der Südgrenze Israels zum Gegenschlag des israelischen Mil-
itärs und zur letalen Kollision mit ägyptischen Streitkräften in der Sinai-Halbinsel kam. Eine
für jenes Wochenende ausgerufene Massendemonstration wurde sofort abgeblasen, und in
den Medien war nichts von Protesten zu hören und zu sehen. Nicht von ungefähr begann das
kritische Feuilleton zu spekulieren, daß wenn die „Sicherheitsfrage“ als probates Mittel zur
Eindämmung von zivilem Aufstand funktionalisiert werden kann, es nicht auszuschließen sei,
daß man gegebenenfalls für „Brenzligkeit“ an den Grenzen sorgen werde. Dies umso mehr,
als es sowohl im Interesse eines Assad in Syrien als auch Netanjahus in Israel liegen mag,
durch gezielt gesteuerte Anheizung der Situation an der Grenze von innenpolitischem Druck
abzulenken, mithin die innere Kollektivkohäsion zu festigen.

Was also war der „israelische Sommer“ von 2011? Eines war er gewiß nicht: Er war keine Rev-
olution, ja nicht einmal eine Rebellion. Denn weder trachteten seine Träger, Systemstruk-
turen aufzubrechen, noch wollten sie die etablierte politische Macht stürzen. Der „israelische
Sommer“ war eine bemerkenswerte Protestbewegung von (in Israel) nie gekanntem Ausmaß.
Als solche mag sie indizieren, daß es den Massen um noch etwas anderes ging als um Miet-
preise und Lebenshaltungskosten, etwas, dessen sich diese Massen und ihrer Führer bislang
noch nicht bewußt sind bzw. sich noch nicht zu artikulieren getrauen: Die Bekundung eines
tiefen Unbehagens an der Sackgasse, in die sich Israel manövriert hat. Eine Sackgasse ist es
allerdings, aus der man nicht herauskommt, ohne das Festgefahrene in Außen- wie Innenpoli-
tik  zugleich  mit  den  sozial-ökonomischen  Strukturen  und  ihren  Auswirkungen  auf  die
Bevölkerung resolut anvisieren und angehen zu wollen. Es könnte sonst zu einem horrenden
israelischen Winter mit unausdenkbaren Folgen kommen. Nicht ausgeschlossen, daß diese
grauenerfüllte Vorahnung einen Großteil der israelischen Bevölkerung bereits erfaßt hat und
umtreibt. Die Protestbewegung dieses Sommers könnte, so besehen, nur die Spitze eines Eis-
bergs gewesen sein.

Was das aber für  die israelische Demokratie bedeuten mag, steht vorläufig in den Sternen.
Die Protestbewegung des Sommers 2011 ist so schnell untergegangen, wie sie an die gebie-
terischen Grenzen des strukturbedingten nationalen Konsenses gelangte. Es sind gleichwohl
genau diese historischen, politischen und ideologischen Strukturbedingungen, die die for-
malen Vorgaben der israelischen Demokratie immer wieder aushöhlen. Eine „Villa im Dschun-



gel“? Ginge es nicht um Ernstzunehmendes, ja um Israels historisches Schicksal, dürfte man
müde lächelnd abwinken.

* Quelle: Moshe Zuckermann: Villa im Dschungel. Ideologische Aspekte eines  
 Selbstverständnisses, in: Michaela Birk und Steffen Hagemann (Hrsg.), ´The Only Democra-
cy? Zustand und Zukunft der israelischen Demokratie`, Berlin 2013, S.21-36


