@ Plattform fur unabhangigen Videojournalismus

Judensolidaritat und Islamophobie in Deutschland
Anmerkungen zu einer ideologischen Verschwisterung
Bekannt ist Georg Simmels Erdrterung der Phanomenologie des Fremden, die sich darin

auszeichnet, daB sie sich eine fur die Moderne charakteristische Form dieser Erscheinung
zum Gegenstand der Reflexion erkoren hat.

Moshe Zuckermann:

. .\
!

»

@  Judensolidaritit

nalslamophobie
inDeutschland

RYMETRUNgEnZUEinerideologischen Verschwisterung

21. Februar 2021 - Moshe Zuckermann

Gemeint ist namlich nicht der Fremde ,in dem bisher vielfach berthrten Sinn“ als , der Wan-
dernde, der heute kommt und morgen geht, sondern als der, der heute kommt und morgen
bleibt - sozusagen der potentiell Wandernde, der, obgleich er nicht weitergezogen ist, die
Gelostheit des Kommens und Gehens nicht ganz uberwunden hat. Er ist innerhalb eines bes-
timmten raumlichen Umkreises - oder eines, dessen Grenzbestimmtheit der raumlichen ana-
log ist - fixiert, aber seine Position in diesem ist dadurch wesentlich bestimmt, da8 er nicht
von vornherein in ihn gehort, dall er Qualitaten, die aus ihm nicht stammen und stammen
kénnen, in ihn hineintragt. Die Einheit von Nahe und Entferntheit, die jegliches Verhaltnis
zwischen Menschen enthalt, ist hier zu einer, am klrzesten so zu formulierenden Konstella-
tion gelangt: die Distanz innerhalb des Verhaltnisses bedeutet, dal der Nahe fern ist, das
Fremdsein aber, dal8 der Ferne nah ist".


https://weltnetz.tv/autoren/moshezuckermann

Nicht von ungefahr fiUhrte Simmel dabei den Juden als paradigmatische Verkorperung dieses
Phanomens an. Denn bei allem Anspruch auf Assimilation und Integration der Juden im
Deutschland des spaten 19. Jahrhunderts mufSte Simmel zum Zeitpunkt der Veroffentlichung
dieser Zeilen (1910), nicht zuletzt lebensgeschichtlich, erkennen, dal sich fur die Verwirk-
lichung dieses emanzipativ gemeinten Anspruchs angesichts des grassierenden deutschen
Antisemitismus zu Beginn des 20. Jahrhunderts keine allzu vielversprechende Perspektive
offnete. Zwar war seine Einsicht noch nicht von der Apodiktik der spateren Feststellung Ges-
chom Sholems durchdrungen, eine deutsch-judische Symbiose habe es niemals gegeben,
aber eine deutliche Ambivalenz ist auch schon bei Simmel untberhdrbar. Zwar enthalt er sich
im Geiste der von ihm als solche apostrophierten formalen Soziologie der emphatisch-norma-
tiven Wertung des Fremdseins als sozialer Kategorie, gewinnt ihr mithin sogar objektive
Vorzuge ab; aber der historische Kontext indiziert auch, und sei’s implizit, die unausge-
sprochen bleibende Erfahrung sozialen Leids.

Gleichwohl ist die Simmelsche Ambivalenz noch vollauf aus der Zeit zu begreifen, auf deren
Geist der herausragende judische Soziologe reagierte. Sie ist eben noch nicht vom Bewult-
sein der Katastrophe getragen, welche Juden gerade im Land widerfuhr, in das sie sich so
sehr zu integrieren bemuhten. Ein ,Exkurs Uber den Fremden” hatte in Deutschland der
Nachkriegszeit ganz anders ausfallen mussen. Das Heute-Kommen und Morgen-Bleiben war
Juden in diesem Deutschland aus nachvollziehbarem Grund alles andere als selbstver-
standlich; sie gerieten nachgerade zum selbstauferlegten Verbot: Schon das Kommen wurde
fur prekar erachtet - den allermeisten Juden in der Welt galt es als nahezu unbegreiflich, dal
judische Menschen deutschen Boden Uberhaupt noch zu betreten vermochten; und wenn
schon ein Bleiben von Juden in Deutschland angesagt war, so wurde es gemeinhin fur tem-
porar, mithin transitorisch ausgegeben - man sal8 im proklamierten Selbstverstandnis immer
.auf gepackten Koffern“, mental auch noch dann, als sich lebensgeschichtlich erwies, dal§
man nicht weitergezogen und sehr wohl geblieben war. Das Fremdsein als nahe Ferne
verdichtete sich dabei zum selbstgewahlten Schutzschild. Man gehdrte eben dem nicht an,
was sich objektiv als neue Lebenswelt generierte, sich zugleich aber auch historisch-mo-
ralisch verbot.

Komplementar dazu - und aus nicht minder nachvollziehbarem Grund - taten sich in der
Nachkriegszeit auch Deutsche insgesamt schwer mit Juden. Zwar waren sie dabei leben-
sweltlich wenig gefordert, denn bis zu Beginn der 1990er Jahren lebten in der alten BRD
kaum je mehr als 35.000 Juden. Als Opfer einer von Deutschen verbrochenen menschheits-
geschichtlichen Monstrositat wurden ,Juden” Deutschen zur abstrakten Kategorie. Dies umso
mehr, als sich das Verhaltnis von Deutschen zu Juden auf die institutionalisierte Ebene des
Staates projizieren liel: Die SUhne materialisierend durfte man mit den Entschadigungszah-
lungen Deutschlands an Israel ,,wiedergutmachen”, was unverzeih- und letztlich unsuhnbar
bleiben mufte, mithin im Umgang mit Juden der Uberlebenden Genration und ihrer Nachkom-
men zunachst nicht aufgearbeitet und schon gar nicht ,bewaltigt* werden konnte. Unerortert
mag hier die geopolitische Dimension dieser Beziehung bleiben: Israel konnte das Geld aus
Deutschland fur den infrastrukturellen Ausbau des gerade ausgerufenen Staates dringend ge-



brauchen; Deutschland konnte seinerseits mit den geleisteten Zahlungen den Anspruch er-
heben, ein ,anderes” geworden zu sein, was im Kontext des Kalten Krieges und der Blockkon-
frontation eine gewichtige Rolle spielte. Von Bedeutung im hier reflektierten Zusammenhang
ist aber, dals mit der Abstraktion ,der Juden” als lebensweltlich Abwesende zugleich auch das
Ressentiment ihnen gegenuber, welches im Nachkriegsdeutschland kaum von einem Tag auf
den anderen verschwunden sein konnte, generell tabuisiert wurde - von einem manifesten
Antisemitismus, der sich performativ zu artikulieren trachtet, ganz zu schweigen.

Dieses Tabu sollte in den folgenden Jahrzehnten, letztlich bis zum heutigen Tag, zur Matrix
der Beziehungen zwischen Deutschen und Juden, mithin zwischen Israel und Deutschland
gerinnen. Die tiefere Wahrheit des vom israelischen Psychoanalytiker Zvi Rix einst (wohl hal-
bironisch) geauBerten Diktums, die Deutschen werden den Juden Auschwitz nie verzeihen,
liegt darin, dal8 der kollektive NarziBmus von Deutschen durch die Monstrositat der von
Deutschen verbrochenen Geschichte fur Generationen gekrankt bleiben muRS. Die damit ein-
hergehende Aggression gegenuber den Urhebern solcher Belastung, den ,Juden”, muf8 aber
zugleich auch kanalisiert werden. Man darf ja den Opfern des eigenen Tuns nicht anlasten,
womit man nicht fertig wird, obgleich man ihnen vor- bzw. unbewult grollt, dal8 sie weiterhin
»,da“ sind. Da man aber die ,Lehren aus Auschwitz” gezogen, den Antisemitismus mithin in
die Sphare des moralisch Verworfenen verwiesen hat, bedarf es des sublimierten Umgangs
mit der in der Latenz verharrenden Unbehagen an den ,Juden”. Mehrerlei Strategien sind
dabei im Laufe der Jahre verwendet worden: Neonazis ergingen sich bereits in den 1960er
Jahren in unverhohlenem Antisemitismus, der sich vor allem am Staate Israel bzw. an der
zionistischen Bewegung austobte. Diese Randerscheinungen der politischen Kultur
Nachkriegsdeutschlands wurde aber fruh schon nicht nur durch linke Kritik und performative
Bekampfung, sondern auch durch eine organisierte Sihneaktivitat konterkariert, welche
zumeist an und nach Israel gerichtet wurde. Aus diesen urspringlich ganz und gar aus
genuinem Entsetzen und ehrlich empfundener Reue hervorgegangenen Praktiken erwuchs in-
des nach und nach ein Komplementares zum antijudischen Ressentiment, namentlich eine
Uberidentifizierung mit ,Juden”, eine davon abgeleitete unverbriichliche Solidaritat mit ,Is-
rael” und eine politisch sich umsetzende Positionierung gegen alles, was auch nur im Ansatz
als gegen die Objekte eigener projektiver Identifizierungsbedurfnisse und Solidaritatsfetischis-
men gerichtet gedeutet werden kann. Zum ,Antisemiten” kann dabei schon der werden, der
sich nicht der vorgegebenen Obodienzordnung des Solidaritatsritus mit ,,Juden®, ,Israel” und
»Zionismus” unterordnet. Da man ja selbst gerne mal Opfer ware, identifiziert man sich mit
dem Juden als Opfer; da man aber auch gerne mal das ausleben wilrde, was sich durch das
Andenken an Deutschlands verbrecherischer Geschichte verbietet, solidarisiert man sich mit
dem Israeli als Besatzungssoldat.

Das Prekare daran ist, dal8 es Deutschen kaum je moglich wird, objektiv zu bleiben. Genuine
Kritik an Israels Politik muR in Kauf nehmen, als antisemitisch apostrophiert zu werden. Des-
gleichen die schlichte Anerkennung der historischen wie aktuellen Leiderfahrung der Palasti-
nenser, geschweige denn die Solidaritat mit ihnen. Aber auch schon die schiere Unter-
stutzung von Friedensbestrebungen im Nahostkonflikt mag zur politischen Bedrohlichkeit ger-



aten, wenn sie nicht mit dem korrespondiert, was in Jerusalem fur ,israelische Interessen”
ausgegeben wird bzw. nicht das Placet der israelischen Botschaft in Deutschland oder gar
das des Zentralrats der Juden zu erlangen vermag. Von Bedeutung ist dabei, dal sich die Ma-
trix solch ideologischer Ausrichtung nicht nur in der Agitation gewisser aulSerparlamentarisch-
er Gruppen manifestiert, sondern die Koordinaten der hohen Politik Deutschlands sowie die
des politischen Diskurses eines GrolSteils der etablierten Medien bestimmt. Es ist schon be-
merkenswert, wie sehr sich jene, die einst als auBerparlamentarische Opposition die staat-
soffizielle Innen- wie AulBenpolitik Deutschlands anzufechten und zu bekampfen trachteten,
heute im nationalen Konsens und dem augenzwinkernden Wohlwollen des politischen Estab-
lishments wiegen durfen.

Es ist nun dieser Kontext, in dem man die in Deutschland grassierende Islamophobie an-
visieren mul$ - nicht nur in diesem Kontext, aber eben auch in ihm. Unerortert bleibe auch in
diesem Zusammenhang der strukturelle historische Vorlauf, der den ,Islam” bzw. ,Moslems*
Uberhaupt zum Thema in Deutschland hat heranwachsen lassen. Als man in den 1960er
Jahren wirtschaftswunderlich der Gastarbeiter bedurfte, zogerte man nicht, sie ins Land zu
holen. DaR man sie dabei als Gaste attribuierte, gab sich zwar politisch korrekt hoflich,
meinte aber auch das, was mit dem Begriff des Gastes gemeinhin einhergeht: dafl er kommt,
um wieder zu gehen. Aber viele aus den grolsen Schiben der italienischen, spanischen, jugos-
lawischen, griechischen und zuletzt auch turkischen Gastarbeitern, die in die alte Bundesre-
publik einwanderten, erwiesen sich eben als die Art von Fremden, die Simmel zum Topos ge-
macht hatte: als Wandernde, die heute kommen und morgen bleiben. Das hatte eine Menge
mit dkonomischen Interessen deutscher Arbeitgeber und dem rigiden Existenzkampf aus-
landischer Arbeitnehmer zu tun (wie es denn heute mit Migrationsbewegungen aus einer
hungernden dritten bzw. infrastrukturell schwachen zweiten in eine satte erste Welt zu tun
hat). Nicht in Kauf genommen wurde zunachst, dal8 die, die man ins Land holte, sich leben-
sweltlich werden einrichten mussen, wenn sie einmal beschlossen, zu bleiben. Und als sie be-
gannen, sich einzuleben, gar zu integrieren, war die Welt noch heil, solange man (gerustet
mit frohlicher Multikulti-Gesinnung) das Fremde an den gebliebenen Gasten noch in der Form
des Gangs ,zum ltaliener” oder ,,zum Griechen” als kulinarische Alltagsexotik (abendlandisch-
er Couleur) geniellen durfte. Zum Problem wuchs dies Fremde erst dann heran, als die Leben-
swelten der Immigranten ein Sichtbarkeitsgrad erreichten, das mit dem herkdmmlichen (,,nor-
malen”) deutschen Stadtbild und Offentlichkeitsgewohnheiten kollidierte. Es ist davon
auszugehen, dalB man sich auch damit wohl hatte abfinden mogen, wenn diese Intrusion
nicht mit einer anderen ,Bedrohlichkeit” verbunden gewesen ware: der fremden Religion.

Uber Religion soll hier gleichwohl nicht geredet werden, jedenfalls nicht im Sinne einer
emanzipativen Religionskritik. Denn ware dies der Ausgangspunkt, hatte man sich mit der
christlichen und judischen Religion nicht minder zu befassen als mit den Islam. DaR man aber
die judisch-christliche Tradition plotzlich meint, im Rahmen der deutschen Islam-Debatte her-
vorheben und preisen zu sollen, ist nicht nur das Mittel einer perfiden Islam-Polemik, wie man
sie sich dem Christetum und dem Judentum gegenuber nie erlauben wirde, sondern auch
eine nicht hinnehmbare Verzeichnung der gesamten Geschichte des Abendlandes, mithin der



jahrhundertealten judischen Leiderfahrung in ihr. Man vergesse nie, dal8 Juden im und unter
dem Islam nie auch nur annahrend das zu erleiden hatten, was ihnen im christlichen Abend-
land widerfuhr. Wenn es eine judisch-christliche Tradition gab, dann die der christlichen Ver-
folgung der ,,Gottesmorder”, die ein wesentlicheres Merkmal der gemeinsamen Geschichte
darstellt, als was der heutige judisch-christliche ,Dialog” glauben machen mochte. Im Munde
von manipulativen Politikern und polemisierenden Intellektuellen gerat diese , Tradition” zur
Verhohnung von Millionen Opfern dieser Tradition.

Auch dall man heute ,die Moslems” als Feinde ,der Juden“ herausstellen darf, ist insofern
eine Verballhornung dessen, worum es in dieser Feindschaft geht, als man sich fur den deter-
minierenden Faktor ihres historischen Zustandekommens bewul3t (oder vorbewufSt) blind
macht: den Nahostkonflikt. Wenn man nicht begreift, dal der in die arabische Region des Na-
hen Ostens eingedrungene Zionismus, mithin also eine politische und keine genuin religiose
Dimension, der auslosende Faktor fir den das gesamte 20. Jahrhundert durchziehenden
Konflikt zwischen Juden und Arabern war, dann begibt man sich auf ein geschichtliches Glat-
teis, auf dem man allzu leicht (und verblendet) in eine interreligiose Polemik hineinrutscht.
Wenn man aber in eine solche Polemik hineingeraten mochte, dann besinne man sich tun-
lichst auch auf den judisch-religiosen Fundamentalismus, der seit guten vierzig Jahren zum
gravierenden Trager der israelischen Okkupation palastinensischer Territorien und somit zu
einem der schwerwiegendsten Faktoren der Verhinderung eines israelisch-palastinensischen
Friedens herangewachsen ist. Genau das mochten aber judische Intellektuelle in Deutschland
- israelsolidarisch ihres Zeichens - ausgeblendet wissen. Dall gerade sie sich als Wortfuhrer
des islamophobischen Diskurs Deutschlands hervortun und Gehor finden, indiziert die ideolo-
gische Verschwisterung von vorgeblicher Juden-Solidaritat und Islamophobie, die sich im let-
zten Jahrzehnt, gespeist von der alten Neuralgie der deutsch-judischen Beziehungen, in
Deutschland merklich verfestigt hat. Von selbst versteht sich dabei, dal der nach dem Terro-
ranschalg des 11.9.2001 sich im Westen verbreitende Islam-Horror der Ideologie der
deutschen Islamophobie eine gleichsam legitimierte Einbettung im Globalen zu bieten hatte
(und noch immer bietet).

Was aber die Wirkmachtigkeit der Islamophobie in Deutschland ausmacht, ist etwas Anderes,
nur zaghaft Ausgesprochenes. Als der deutsche Antisemitismusforscher Wolfgang Benz sich
im Jahre 2010 einen Vergleich zwischen Antisemitismus und Islamophobie zu ziehen wagte,
sah er sich sogleich heftigster Kritik vonseiten des Feuilletons ausgesetzt. Dal8 er den Ver-
gleich in strukturell-phanomenolgischer Absicht gezogen hatte, ohne den Vergleich der
realen geschichtlichen Auswirkungen von Antisemitismus und Islamophobie auch nur
anzudeuten, half ihm nichts. Er hatte ein Tabu angeruhrt, dessen Anruhrung, gar Durch-
brechung im heutigen Deutschland nicht ungeahndet bleiben darf. Zu fragen bleibt gleich-
wohl, ob sich hinter der Empodrung, die Benz' Vergleich ausloste, nicht noch etwas Schwerwie-
genderes verbirgt: eine unaufgearbeitete Dimension des deutschen Antisemitismus, der als
perennierendes Ressentiment, in die Schranken des Tabus verwiesen, sich nunmehr einer
neuen Projektionsflache bedienen darf, um sich legitimerweise zu manifestieren. Er darf sich
sogar seiner Legitimitat vergewissern, indem er ,die Juden“, mit denen sich der Trager des



Ressentiments ,identifiziert”, mutatis mutandis somit sich selbst, vor dem ,Islam” in Schutz
nimmt. Zu fragen ware entsprechend, ob nicht gerade in der Islamophobie sozialpsycholo-
gisch hervorlugt, was - tabuisiert - unaufgearbeitete Residuen des antisemitischen Ressenti-
ments zum Inhalt hat. Sollte Zvi Rex mit seiner Behauptung, dal8 die Deutschen den juden
Auschwitz nie verzeihen werden, recht haben, durfte dies latente antisemitische Ressenti-
ment in der deutschen Islamophobie ihr Eldorado gefunden haben.

* Judensolidaritat und Islamophobie in Deutschland. Anmerkungen zu einer ideologischen Ver-
schwisterung erschien in: Jahrbuch fur Islamophobieforschung 2012, Wien 2012, S. 11-16.



