
Plattform für unabhängigen Videojournalismus

Judensolidarität und Islamophobie in Deutschland
Anmerkungen zu einer ideologischen Verschwisterung

Bekannt ist  Georg Simmels Erörterung der Phänomenologie des Fremden, die sich darin
auszeichnet, daß sie sich eine für die Moderne charakteristische Form dieser Erscheinung
zum Gegenstand der Reflexion erkoren hat.

21. Februar 2021 · Moshe Zuckermann

Gemeint ist nämlich nicht der Fremde „in dem bisher vielfach berührten Sinn“ als „der Wan-
dernde, der heute kommt und morgen geht, sondern als der, der heute kommt und morgen
bleibt – sozusagen der potentiell Wandernde, der, obgleich er nicht weitergezogen ist, die
Gelöstheit des Kommens und Gehens nicht ganz überwunden hat. Er ist innerhalb eines bes-
timmten räumlichen Umkreises – oder eines, dessen Grenzbestimmtheit der räumlichen ana-
log ist – fixiert, aber seine Position in diesem ist dadurch wesentlich bestimmt, daß er nicht
von vornherein in ihn gehört, daß er Qualitäten, die aus ihm nicht stammen und stammen
können, in ihn hineinträgt. Die Einheit von Nähe und Entferntheit, die jegliches Verhältnis
zwischen Menschen enthält, ist hier zu einer, am kürzesten so zu formulierenden Konstella-
tion gelangt: die Distanz innerhalb des Verhältnisses bedeutet, daß der Nahe fern ist, das
Fremdsein aber, daß der Ferne nah ist“.

https://weltnetz.tv/autoren/moshezuckermann


Nicht von ungefähr führte Simmel dabei den Juden als paradigmatische Verkörperung dieses
Phänomens an.  Denn bei  allem Anspruch auf  Assimilation und Integration der Juden im
Deutschland des späten 19. Jahrhunderts mußte Simmel zum Zeitpunkt der Veröffentlichung
dieser Zeilen (1910), nicht zuletzt lebensgeschichtlich, erkennen, daß sich für die Verwirk-
lichung dieses emanzipativ gemeinten Anspruchs angesichts des grassierenden deutschen
Antisemitismus zu Beginn des 20. Jahrhunderts keine allzu vielversprechende Perspektive
öffnete. Zwar war seine Einsicht noch nicht von der Apodiktik der späteren Feststellung Ges-
chom Sholems durchdrungen, eine deutsch-jüdische Symbiose habe es niemals gegeben,
aber eine deutliche Ambivalenz ist auch schon bei Simmel unüberhörbar. Zwar enthält er sich
im Geiste der von ihm als solche apostrophierten formalen Soziologie der emphatisch-norma-
tiven Wertung des Fremdseins als sozialer Kategorie,  gewinnt ihr mithin sogar objektive
Vorzüge ab; aber der historische Kontext indiziert  auch, und sei’s implizit,  die unausge-
sprochen bleibende Erfahrung sozialen Leids.

 

Gleichwohl ist die Simmelsche Ambivalenz noch vollauf aus der Zeit zu begreifen, auf deren
Geist der herausragende jüdische Soziologe reagierte. Sie ist eben noch nicht vom Bewußt-
sein der Katastrophe getragen, welche Juden gerade im Land widerfuhr, in das sie sich so
sehr zu integrieren bemühten. Ein „Exkurs über den Fremden“ hätte in Deutschland der
Nachkriegszeit ganz anders ausfallen müssen. Das Heute-Kommen und Morgen-Bleiben war
Juden  in  diesem Deutschland  aus  nachvollziehbarem Grund  alles  andere  als  selbstver-
ständlich; sie gerieten nachgerade zum selbstauferlegten Verbot: Schon das Kommen wurde
für prekär erachtet – den allermeisten Juden in der Welt galt es als nahezu unbegreiflich, daß
jüdische Menschen deutschen Boden überhaupt noch zu betreten vermochten; und wenn
schon ein Bleiben von Juden in Deutschland angesagt war, so wurde es gemeinhin für tem-
porär, mithin transitorisch ausgegeben – man saß im proklamierten Selbstverständnis immer
„auf  gepackten  Koffern“,  mental  auch  noch  dann,  als  sich  lebensgeschichtlich  erwies,  daß
man nicht  weitergezogen und sehr  wohl  geblieben war.  Das Fremdsein  als  nahe Ferne
verdichtete sich dabei zum selbstgewählten Schutzschild. Man gehörte eben dem nicht an,
was sich objektiv als neue Lebenswelt generierte, sich zugleich aber auch historisch-mo-
ralisch verbot.

 

Komplementär dazu – und aus nicht minder nachvollziehbarem Grund – taten sich in der
Nachkriegszeit auch Deutsche insgesamt schwer mit Juden. Zwar waren sie dabei leben-
sweltlich wenig gefordert, denn bis zu Beginn der 1990er Jahren lebten in der alten BRD
kaum je mehr als 35.000 Juden. Als Opfer einer von Deutschen verbrochenen menschheits-
geschichtlichen Monstrosität wurden „Juden“ Deutschen zur abstrakten Kategorie. Dies umso
mehr, als sich das Verhältnis von Deutschen zu Juden auf die institutionalisierte Ebene des
Staates projizieren ließ: Die Sühne materialisierend durfte man mit den Entschädigungszah-
lungen Deutschlands an Israel „wiedergutmachen“, was unverzeih- und letztlich unsühnbar
bleiben mußte, mithin im Umgang mit Juden der überlebenden Genration und ihrer Nachkom-
men zunächst nicht aufgearbeitet und schon gar nicht „bewältigt“ werden konnte. Unerörtert
mag hier die geopolitische Dimension dieser Beziehung bleiben: Israel konnte das Geld aus
Deutschland für den infrastrukturellen Ausbau des gerade ausgerufenen Staates dringend ge-



brauchen; Deutschland konnte seinerseits mit den geleisteten Zahlungen den Anspruch er-
heben, ein „anderes“ geworden zu sein, was im Kontext des Kalten Krieges und der Blockkon-
frontation eine gewichtige Rolle spielte. Von Bedeutung im hier reflektierten Zusammenhang
ist aber, daß mit der Abstraktion „der Juden“ als lebensweltlich Abwesende zugleich auch das
Ressentiment ihnen gegenüber, welches im Nachkriegsdeutschland kaum von einem Tag auf
den anderen verschwunden sein konnte, generell tabuisiert wurde – von einem manifesten
Antisemitismus, der sich performativ zu artikulieren trachtet, ganz zu schweigen.

 

Dieses Tabu sollte in den folgenden Jahrzehnten, letztlich bis zum heutigen Tag, zur Matrix
der Beziehungen zwischen Deutschen und Juden, mithin zwischen Israel und Deutschland
gerinnen. Die tiefere Wahrheit des vom israelischen Psychoanalytiker Zvi Rix einst (wohl hal-
bironisch) geäußerten Diktums, die Deutschen werden den Juden Auschwitz nie verzeihen,
liegt darin,  daß der kollektive Narzißmus von Deutschen durch die Monstrosität der von
Deutschen verbrochenen Geschichte für Generationen gekränkt bleiben muß. Die damit ein-
hergehende Aggression gegenüber den Urhebern solcher Belastung, den „Juden“, muß aber
zugleich auch kanalisiert werden. Man darf ja den Opfern des eigenen Tuns nicht anlasten,
womit man nicht fertig wird, obgleich man ihnen vor- bzw. unbewußt grollt, daß sie weiterhin
„da“ sind. Da man aber die „Lehren aus Auschwitz“ gezogen, den Antisemitismus mithin in
die Sphäre des moralisch Verworfenen verwiesen hat, bedarf es des sublimierten Umgangs
mit der in der Latenz verharrenden Unbehagen an den „Juden“. Mehrerlei Strategien sind
dabei im Laufe der Jahre verwendet worden: Neonazis ergingen sich bereits in den 1960er
Jahren in unverhohlenem Antisemitismus, der sich vor allem am Staate Israel bzw. an der
zionistischen  Bewegung  austobte.  Diese  Randerscheinungen  der  politischen  Kultur
Nachkriegsdeutschlands wurde aber früh schon nicht nur durch linke Kritik und performative
Bekämpfung,  sondern  auch  durch  eine  organisierte  Sühneaktivität  konterkariert,  welche
zumeist  an und nach Israel  gerichtet wurde. Aus diesen ursprünglich ganz und gar aus
genuinem Entsetzen und ehrlich empfundener Reue hervorgegangenen Praktiken erwuchs in-
des nach und nach ein Komplementäres zum antijüdischen Ressentiment, namentlich eine
Überidentifizierung  mit  „Juden“,  eine  davon  abgeleitete  unverbrüchliche  Solidarität  mit  „Is-
rael“ und eine politisch sich umsetzende Positionierung gegen alles, was auch nur im Ansatz
als gegen die Objekte eigener projektiver Identifizierungsbedürfnisse und Solidaritätsfetischis-
men gerichtet gedeutet werden kann. Zum „Antisemiten“ kann dabei schon der werden, der
sich nicht der vorgegebenen Obödienzordnung des Solidaritätsritus mit „Juden“, „Israel“ und
„Zionismus“ unterordnet. Da man ja selbst gerne mal Opfer wäre, identifiziert man sich mit
dem Juden als Opfer; da man aber auch gerne mal das ausleben würde, was sich durch das
Andenken an Deutschlands verbrecherischer Geschichte verbietet, solidarisiert man sich mit
dem Israeli als Besatzungssoldat.

 

Das Prekäre daran ist, daß es Deutschen kaum je möglich wird, objektiv zu bleiben. Genuine
Kritik an Israels Politik muß in Kauf nehmen, als antisemitisch apostrophiert zu werden. Des-
gleichen die schlichte Anerkennung der historischen wie aktuellen Leiderfahrung der Palästi-
nenser,  geschweige denn die  Solidarität  mit  ihnen.  Aber  auch schon die  schiere Unter-
stützung von Friedensbestrebungen im Nahostkonflikt mag zur politischen Bedrohlichkeit ger-



aten, wenn sie nicht mit dem korrespondiert, was in Jerusalem für „israelische Interessen“
ausgegeben wird bzw. nicht das Placet der israelischen Botschaft in Deutschland oder gar
das des Zentralrats der Juden zu erlangen vermag. Von Bedeutung ist dabei, daß sich die Ma-
trix solch ideologischer Ausrichtung nicht nur in der Agitation gewisser außerparlamentarisch-
er Gruppen manifestiert, sondern die Koordinaten der hohen Politik Deutschlands sowie die
des politischen Diskurses eines Großteils der etablierten Medien bestimmt. Es ist schon be-
merkenswert, wie sehr sich jene, die einst als außerparlamentarische Opposition die staat-
soffizielle  Innen-  wie  Außenpolitik  Deutschlands  anzufechten  und  zu  bekämpfen  trachteten,
heute im nationalen Konsens und dem augenzwinkernden Wohlwollen des politischen Estab-
lishments wiegen dürfen.

 

Es ist nun dieser Kontext, in dem man die in Deutschland grassierende Islamophobie an-
visieren muß – nicht nur in diesem Kontext, aber eben auch in ihm. Unerörtert bleibe auch in
diesem Zusammenhang der strukturelle historische Vorlauf, der den „Islam“ bzw. „Moslems“
überhaupt zum Thema in Deutschland hat heranwachsen lassen. Als man in den 1960er
Jahren wirtschaftswunderlich der Gastarbeiter bedurfte, zögerte man nicht, sie ins Land zu
holen.  Daß  man  sie  dabei  als  Gäste  attribuierte,  gab  sich  zwar  politisch  korrekt  höflich,
meinte aber auch das, was mit dem Begriff des Gastes gemeinhin einhergeht: daß er kommt,
um wieder zu gehen. Aber viele aus den großen Schüben der italienischen, spanischen, jugos-
lawischen, griechischen und zuletzt auch türkischen Gastarbeitern, die in die alte Bundesre-
publik einwanderten, erwiesen sich eben als die Art von Fremden, die Simmel zum Topos ge-
macht hatte: als Wandernde, die heute kommen und morgen bleiben. Das hatte eine Menge
mit ökonomischen Interessen deutscher Arbeitgeber und dem rigiden Existenzkampf aus-
ländischer Arbeitnehmer zu tun (wie es denn heute mit Migrationsbewegungen aus einer
hungernden dritten bzw. infrastrukturell schwachen zweiten in eine satte erste Welt zu tun
hat). Nicht in Kauf genommen wurde zunächst, daß die, die man ins Land holte, sich leben-
sweltlich werden einrichten müssen, wenn sie einmal beschlossen, zu bleiben. Und als sie be-
gannen, sich einzuleben, gar zu integrieren, war die Welt noch heil, solange man (gerüstet
mit fröhlicher Multikulti-Gesinnung) das Fremde an den gebliebenen Gästen noch in der Form
des Gangs „zum Italiener“ oder „zum Griechen“ als kulinarische Alltagsexotik (abendländisch-
er Couleur) genießen durfte. Zum Problem wuchs dies Fremde erst dann heran, als die Leben-
swelten der Immigranten ein Sichtbarkeitsgrad erreichten, das mit dem herkömmlichen („nor-
malen“)  deutschen  Stadtbild  und  Öffentlichkeitsgewohnheiten  kollidierte.  Es  ist  davon
auszugehen,  daß  man  sich  auch  damit  wohl  hätte  abfinden  mögen,  wenn  diese  Intrusion
nicht  mit  einer  anderen  „Bedrohlichkeit“  verbunden  gewesen  wäre:  der  fremden  Religion.

 

Über Religion soll  hier  gleichwohl  nicht  geredet  werden,  jedenfalls  nicht  im Sinne einer
emanzipativen Religionskritik. Denn wäre dies der Ausgangspunkt, hätte man sich mit der
christlichen und jüdischen Religion nicht minder zu befassen als mit den Islam. Daß man aber
die jüdisch-christliche Tradition plötzlich meint, im Rahmen der deutschen Islam-Debatte her-
vorheben und preisen zu sollen, ist nicht nur das Mittel einer perfiden Islam-Polemik, wie man
sie sich dem Christetum und dem Judentum gegenüber nie erlauben würde, sondern auch
eine nicht hinnehmbare Verzeichnung der gesamten Geschichte des Abendlandes, mithin der



jahrhundertealten jüdischen Leiderfahrung in ihr. Man vergesse nie, daß Juden im und unter
dem Islam nie auch nur annährend das zu erleiden hatten, was ihnen im christlichen Abend-
land widerfuhr. Wenn es eine jüdisch-christliche Tradition gab, dann die der christlichen Ver-
folgung der „Gottesmörder“, die ein wesentlicheres Merkmal der gemeinsamen Geschichte
darstellt, als was der heutige jüdisch-christliche „Dialog“ glauben machen möchte. Im Munde
von manipulativen Politikern und polemisierenden Intellektuellen gerät diese „Tradition“ zur
Verhöhnung von Millionen Opfern dieser Tradition.

 

Auch daß man heute „die Moslems“ als Feinde „der Juden“ herausstellen darf, ist insofern
eine Verballhornung dessen, worum es in dieser Feindschaft geht, als man sich für den deter-
minierenden Faktor  ihres historischen Zustandekommens bewußt (oder vorbewußt)  blind
macht: den Nahostkonflikt. Wenn man nicht begreift, daß der in die arabische Region des Na-
hen Ostens eingedrungene Zionismus, mithin also eine politische und keine genuin religiöse
Dimension,  der auslösende Faktor für  den das gesamte 20.  Jahrhundert  durchziehenden
Konflikt zwischen Juden und Arabern war, dann begibt man sich auf ein geschichtliches Glat-
teis, auf dem man allzu leicht (und verblendet) in eine interreligiöse Polemik hineinrutscht.
Wenn man aber in eine solche Polemik hineingeraten möchte, dann besinne man sich tun-
lichst auch auf den jüdisch-religiösen Fundamentalismus, der seit guten vierzig Jahren zum
gravierenden Träger der israelischen Okkupation palästinensischer Territorien und somit zu
einem der schwerwiegendsten Faktoren der Verhinderung eines israelisch-palästinensischen
Friedens herangewachsen ist. Genau das möchten aber jüdische Intellektuelle in Deutschland
– israelsolidarisch ihres Zeichens – ausgeblendet wissen. Daß gerade sie sich als Wortführer
des islamophobischen Diskurs Deutschlands hervortun und Gehör finden, indiziert die ideolo-
gische Verschwisterung von vorgeblicher Juden-Solidarität und Islamophobie, die sich im let-
zten Jahrzehnt,  gespeist  von der  alten Neuralgie  der  deutsch-jüdischen Beziehungen,  in
Deutschland merklich verfestigt hat. Von selbst versteht sich dabei, daß der nach dem Terro-
ranschalg  des  11.9.2001  sich  im  Westen  verbreitende  Islam-Horror  der  Ideologie  der
deutschen Islamophobie eine gleichsam legitimierte Einbettung im Globalen zu bieten hatte
(und noch immer bietet).

 

Was aber die Wirkmächtigkeit der Islamophobie in Deutschland ausmacht, ist etwas Anderes,
nur zaghaft Ausgesprochenes. Als der deutsche Antisemitismusforscher Wolfgang Benz sich
im Jahre 2010 einen Vergleich zwischen Antisemitismus und Islamophobie zu ziehen wagte,
sah er sich sogleich heftigster Kritik vonseiten des Feuilletons ausgesetzt. Daß er den Ver-
gleich  in  strukturell-phänomenolgischer  Absicht  gezogen  hatte,  ohne  den  Vergleich  der
realen  geschichtlichen  Auswirkungen  von  Antisemitismus  und  Islamophobie  auch  nur
anzudeuten, half ihm nichts. Er hatte ein Tabu angerührt, dessen Anrührung, gar Durch-
brechung im heutigen Deutschland nicht ungeahndet bleiben darf. Zu fragen bleibt gleich-
wohl, ob sich hinter der Empörung, die Benz‘ Vergleich auslöste, nicht noch etwas Schwerwie-
genderes verbirgt: eine unaufgearbeitete Dimension des deutschen Antisemitismus, der als
perennierendes Ressentiment, in die Schranken des Tabus verwiesen, sich nunmehr einer
neuen Projektionsfläche bedienen darf, um sich legitimerweise zu manifestieren. Er darf sich
sogar seiner Legitimität vergewissern, indem er „die Juden“, mit denen sich der Träger des



Ressentiments „identifiziert“, mutatis mutandis somit sich selbst, vor dem „Islam“ in Schutz
nimmt. Zu fragen wäre entsprechend, ob nicht gerade in der Islamophobie sozialpsycholo-
gisch hervorlugt, was – tabuisiert – unaufgearbeitete Residuen des antisemitischen Ressenti-
ments zum Inhalt hat. Sollte Zvi Rex mit seiner Behauptung, daß die Deutschen den Juden
Auschwitz nie verzeihen werden, recht haben, dürfte dies latente antisemitische Ressenti-
ment in der deutschen Islamophobie ihr Eldorado gefunden haben.

 

* Judensolidarität und Islamophobie in Deutschland. Anmerkungen zu einer ideologischen Ver-
schwisterung erschien in: Jahrbuch für Islamophobieforschung 2012, Wien 2012, S. 11-16.


