
Plattform für unabhängigen Videojournalismus

Antonio Gramscis souveräne Gegenkultur der arbeitenden
Klassen
Der italienische Marxist Antonio Gramsci wurde vor 130 Jahren, am 22.
Januar 1891, in Ales auf Sardinien geboren.

Zu seinem bedeutendsten theoretischen Erbe gehört die Überwindung der nicht nur in der da-
maligen Sozialdemokratie, sondern auch noch im Realsozialismus verbreiteten mechanischen
Auffassung  von  Basis  und  Überbau,  wonach  sich  Klassenbewusstsein  weitgehend  automa-
tisch  aus  der  Position  einer  Klasse  im  ökonomischen  Gefüge  einer  Gesellschaft  ergäbe.

12. März 2021 · Sabine Kebir

Zu seinem bedeutendsten theoretischen Erbe gehört die Überwindung der nicht nur in der da-
maligen Sozialdemokratie, sondern auch noch im Realsozialismus verbreiteten mechanischen
Auffassung  von  Basis  und  Überbau,  wonach  sich  Klassenbewusstsein  weitgehend  automa-
tisch aus der Position einer Klasse im ökonomischen Gefüge einer Gesellschaft ergäbe. Aber
wieso setzen sich die Interessen der Menschen, die nur von ihrer Arbeit leben können, in
Wahlen dann nicht deutlich durch? Wie werden die Gehirne manipuliert?

Aus Gramscis Sicht konnte der Kapitalismus in modernen Industriegesellschaften nur über-
wunden werden, wenn das Proletariat nicht allein um seine ökonomischen und politischen

https://weltnetz.tv/autoren/sabine-kebir


Rechte ringt, sondern zugleich um die Meinungsführerschaft – auch in seinen eigenen Reihen.
Im Kampf um die Hegemonie schrieb er der Kultur eine bedeutende Rolle zu. Schließlich war
schon in den Klassengesellschaften der Vergangenheit die ökonomische Ausbeutung nicht
nur durch Repression gesichert worden. Um die Politisierung der Menschen zu hemmen,
wurde sie mit Hilfe der Religion verschleiert.

Dass die Sozialistische Partei Italiens stark auf die Erringung ökonomischer Teilhabe konzentri-
ert war und sogar der Protagonist des linkesten Flügels, Amadeo Bordiga, in kultureller Betäti-
gung junger Proletarier die Gefahr ihrer Verbürgerlichung witterte, sah Gramsci als zu eng 
an. Im Parteiorgan Avanti und im Grido del Popolo schrieb er selbst nicht nur politische Ar-
tikel, sondern auch Theater- und Literaturkritiken und im weitesten Sinne kulturelle Essays:
Chroniken lokaler und überregionaler Ereignisse, Kritik überkommener fatalistischer Haltun-
gen, bis hin zu  Betrachtungen zur damals in Italien noch unterentwickelten Rolle des Sports.

Während der sich in Turin, dem größten Industriezentrum des Landes heranreifenden  Rätebe-
wegung, unterstützte er 1917 eine Initiative zur Gründung eines sozialistischen Kulturvereins.
Denn die als bürgerliche Institution für das Proletariat eingerichtete Volksuniversität verbreite
nur einen „vagen und konfusen spirituellen Humanismus“, der nicht effizienter „als die Wohl-
fahrtsinstitutionen“ sei.  Das Proletariat brauche eigene, autonome Kulturinstitutionen, die
sich auf die Ziele der Klasse konzentrieren und eine dritte Kraft neben der Partei und der in
Turin bereits mächtigen Gewerkschaften und Konsumkooperativen werden müsse:  „Der poli-
tischen und der ökonomischen Aktion sind philosophische, religiöse, moralische Probleme
vorgelagert, ohne, dass die ökonomischen und politischen Organe darüber diskutieren und
die selbst gewonnen Erkenntnisse verbreiten können. […] Der Sozialismus ist eine integrale
Konzeption des Lebens: er hat eine Philosophie, eine Mystik, eine Moral.“ Mit dem Verein
würde man auch Intellektuelle gewinnen, die in der Bewegung kaum vertreten waren, weil sie
noch „keine spezielle Aufgabe haben, die ihren Fähigkeiten entspricht. Hier würden sie sie fin-
den, ihre Intellektualität würde herausgefordert.“ Der Kulturverein der Sozialisten „würde der
dogmatischen und intoleranten Mentalität, die die katholische und jesuitische Erziehung im
italienischen Volk erzeugt hat, einen stolzen Stoß versetzen.“ Noch fehle „der Geist der unei-
gennützigen Solidarität, die Liebe zur freien Diskussion, das Streben, die Wahrheit allein […]
mit Rationalität und Intelligenz zu suchen. Die Sozialisten würden ein aktives, praxisorien-
tiertes Beispiel liefern und kräftig zur Herausbildung einer neuen Mentalität beitragen.“[1]

Ein unter Pseudonym schreibender Autor – möglicherweise Bordiga – hatte sich gegen den
Vorschlag  gewandt  und  verlangt,  „spezifische  Organe  des  ökonomischen  Kampfes  zu
schaffen,  die  die  Notwendigkeit  erarbeiten,  dass  er  befreit  werden  muss  von  allen  gefühls-
mäßigen und partikularen Bestandteilen“. Gramsci konterte, dass es der sozialistischen Bewe-
gung um „komplette Menschen“ gehe und sie sich nicht auf die Vermittlung positivistischen
Wissens beschränken dürfe, womit er wieder auf die vom Bürgertum eingerichtete “philan-
thropische“ Volksuniversität verwies. Das Proletariat brauche „nicht nur Vorträge, sondern
müsse lernen zu diskutieren, Probleme zu erforschen, woran alle teilnehmen, einen Beitrag
liefern und wo alle zugleich Meister und Schüler sind“. Es müsse teilhaben an einer umfassen-
den „Kultur im humanistischen Sinne“, die zudem auch  “Freude und Befriedigung schon aus
sich selbst heraus vermittelt“.[2]

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts lasen beträchtliche Teile der italienischen Unterschichten



noch von der Kirche teilweise kostenlos verteilte Romane in der Tradition des Jesuitenpaters
Antonio Bresciani. Diese Trivialliteratur richtete sich, so Gramsci, gegen die Erinnerung an
eine  große  Volksbewegung  –  das  von  Giuseppe  Garibaldi  geprägte  Risorgimento,  die
italienische  Einigungsbewegung.  Erzeugt  werde  „kosmische[n]  Angst  vor  dämonischen
Kräften, die man nicht versteht und die man daher nicht anders als mit einem universellen,
repressiven Zwang kontrollieren kann. […] Freiheit und schöpferische Spontaneität gehen ver-
loren […] es bleibt, verschönt durch jesuitische Honigrede, nichts als Haß, Rachsucht, tölpel-
hafte Verblendung.“[3]

Für die Zeitungen, die um möglichst zahlreiche Leserschaft auch unter den Arbeitern konkurri-
erten, gewannen moderner ausgerichtete Fortsetzungsromane an Bedeutung. Gramsci war
der erste Marxist, der sich mit neuen Formen der Massenkultur auseinandersetzte und ihren
manipulativen  Charakter  erkannte.  Die  Fortsetzungsromane  fokussierten  sich  oft  auf
Liebeskonflikte – wie das von Gramsci ebenfalls analysierte populäre Theater und das noch in
den Anfängen steckende Kino.  Schon 1918 nannte er  die  primitive Fortsetzungsliteratur
„Zuhälterin  der  Zeitschriften“  und  eine  neue  Form  von  „Opium  des  Volkes“,  das  ein
“mächtiger Faktor bei der Herausbildung der Mentalität und Moralvorstellungen“ sei und „bei-
nahe immer äußerst banal in der Form und im Inhalt dumm“. Seine Kritik der Trivialliteratur
lässt sich heute auf Fernsehserien und Blockbuster übertragen bis hin zu den Produktion-
sprinzipien: Damals bereits arbeitete er den Zusammenhang zwischen kommerziellem Erfolg
und dürftigem, oft reaktionärem Inhalt heraus. Die Massenkultur richte sich in Geschmack
und Haltung nach den am weitesten zurückgebliebenen Teilen der Bevölkerung: Was einmal
kommerziellen Erfolg hatte, wurde in unendlichen Varianten wiederholt. So nahm Gramsci
1918 schon eine Grundachse der späteren Kritischen Theorie hinsichtlich der Kulturindustrie
vorweg. Selbst in neuester Philosophie und zeitgenössischen Sprachwissenschaft bewandert
– aus letzterer entlehnte er seinen Hegemoniebegriff – behielt er zwar im Auge, dass die Ar-
beiterklasse danach streben müsse,  an die  fortgeschrittensten Entwicklungen der  Kultur
anzuknüpfen. Im Unterschied zur Kritischen Theorie meinte er jedoch nicht, dass nur Kunstw-
erke  von  höchstem innovativen  Rang emanzipatorische  Haltungen erzeugen können.  Er
forderte  junge,  links  orientierte  Autoren  auf,  sich  des  Genres  des  Fortsetzungsromans
anzunehmen und „interessante populäre Romane zu schreiben“.[4] Es ging ihm um eine
Form von Inspiration, wie sie Bertolt Brecht aus Kriminalromanen zog.

Ein politisches Projekt,  dass die  Abschaffung der  Vorrechte von Klassen und Kasten bei  der
Aneignung von Bildung und gesellschaftlichen Funktionen anvisiert, müsse sich bewusst sein,
so heißt es später in den Gefängnisschriften, „dass die Entwicklung der intellektuellen und
moralischen Erneuerung nicht in allen gesellschaftlichen Schichten simultan verläuft, im Ge-
genteil. Noch heute […] sind viele Ptolomäer und nicht Kopernikaner. (Es existieren viele
´Konformismen, viele Kämpfe für neue Konformismen und verschiedene Kombi-
nationen  zwischen  dem,  was  ist  und  –  variabel  ausgedrückt  –  dem
Zukünftigen, wofür man arbeitet. […] Sich auf den Standpunkt einer
´einzigen  Linie der progressiven Entwicklung zu stellen, durch die jede Errungenschaft
akkumuliert wird und die Voraussetzung neuer Errungenschaften wird, ist ein schwerer Feh-
ler. Nicht nur, dass es vielerlei Linien gibt, sondern in der ´progressiven Linie` vollziehen sich
auch Rückschritte.“[5]

1919-1920 war Gramsci der politische Führer der Turiner Rätebewegung, die sich an den rus-



sischen Sowjets orientierte. Die ebenfalls von ihm geleitete Zeitung, der Ordine Nuovo, war
das politische Organ der Räte, hatte aber auch einen Kulturteil. Hier kamen nicht nur interna-
tionale Intellektuelle zu Wort: Romain Rolland, Henri Barbusse, Anatoli Lunatscharski, Maxim
Gorki und Walt Withman mit von Palmiro Togliatti übersetzten Gedichten. Gedruckt wurden
auch literarische Texte von Arbeitern, die Gramsci als einen „autonomen Ausdruck von Ge-
fühlen des Volkes“ qualifizierte, das „sich selber sucht“[6]. Es gelang ihm, den Dirigenten Ar-
turo Toscanini zu gewinnen, ein Konzert für die Turiner Arbeiterschaft zu veranstalten. Er or-
ganisierte Treffen mit Tommaso Marinetti, dem Anführer der futuristischen Maler, die gegen
den verstaubten Akademismus und für industriellen Fortschritt kämpften. Gramsci lotete so-
gar Bündnismöglichkeiten mit dem Dichter Gabriele d´ Annunzio aus, allerdings vergeblich.

Der Ordine Nuovo  eröffnete eine Arbeiterkulturbewegung wie sie auch in der Weimarer Re-
publik entstand. In Italien wurde sie schon 1922 radikal eingeschränkt durch die Machtergrei-
fung des Faschismus. Zu Benito Mussonlinis Hegemonialstrategie gehörte es, Elemente linker
Kultur wie z. B. Massenaufmärsche[7] oder auch Begriffe wie den der Revolution anzueignen
und  umzufunktionieren  –  eine  Vorgehensweise,  die  Gramsci  „populistico“  nannte.  In-
tellektuelle, um die Gramsci geworben hatte, liefen zum Faschismus über: Marinetti nahm
wichtige kulturpolitische Aufgaben wahr. Auch d´Annunzio arrangierte sich mit Mussolini.

Dass  sich  der  Faschismus  eine  Massenbasis  schaffen  konnte,  lag  nach  Gramscis  1924  ge-
machter Beobachtung auch daran, dass er einen populistischen ‘Romantizismus‘ verstrahlte,
der seinen Ursprung in Elementen des Fortsetzungsromans hätte. Zwar handele es sich um
„eine gesellschaftliche, d.h. politisch-ökonomische Bewegung“, aber das „Milieu, in dem sich
die einzelnen Faschisten herangebildet haben, die Ideologie, mit der sie sich vollgestopft
haben, kann Romantizismus genannt werden.“ Als Beispiel führte er den Faschisten Massimo
Rocca an, der  Angestellter des Verlagshauses Sonzogno gewesen war. Er „hat übersetzt, hat
bei der Verbreitung von tausenden und zehntausenden Exemplaren der Romane von Ponson
du Terrail, von Hector Malot, Henri Richebourg, von Eugène Sue mitgewirkt.“ Für Faschisten
wie Rocca oder auch Curzio Malaparte[8] sei „eine aus dem Gleichgewicht geratene Phan-
tasie, ein Schauer wütender Helden, eine psychologische Unruhe“ kennzeichnend, „die kei-
nen anderen idealen Inhalt hat als die Gefühle, die in den Fortsetzungsromanen der franzö-
sischen Romantik von [18]48 enthalten sind: Anarchisten dachten die Revolution wie ein Kapi-
tel der Elenden[9] […] Faschisten wollen die ‚Prinzen Rudolph‘[10] des guten italienischen
Volkes  sein.  Die  historische  Konjunktur  hat  es  zugelassen,  dass  dieser  Romantizismus
‚führende Klasse‘ und dass ganz Italien ein Fortsetzungsroman wird.“[11]

Die  im  großen  Stil  von  Mussolini  praktizierte  Vereinnahmung  linker  Kulturtechniken  findet
sich später im deutschen Faschismus wieder und ist auch ein Probleme der aktuellen ideolo-
gischen Kämpfe. Das Duisburger Institut für. Sprach- und Sozialforschung (DISS), das sich mit
dieser Anverwandlung linker Begriffe durch Rechte beschäftigt hat, prägte dafür den Begriff
Diskurspiraterie. Darin schwingt bereits mit, dass sich Linke ihrer Kulturgüter nicht berauben
lassen dürfen, sondern sie im Fall des Missbrauchs aktualisieren und schärfen müssen.

Die 1921 entstandene Kommunistische Partei Italiens orientierte unter ihrem Ersten Sekretär
Bordiga auf eine kleine Kaderpartei, die eine baldige Revolution und die Errichtung eines
sozialistischen Staates nach dem Vorbild Russlands ansteuerte. Angesichts der faschistischen
Machtübernahme erwies sich das in Italien besonders früh als Illusion.



Die KPI blieb vorerst legal. Allerdings kamen viele Kommunisten und Sozialisten durch faschis-
tischen Terror um, Partei- und Gewerkschaftsbüros sowie Zeitschriftenredaktionen wurden ge-
brandschatzt. An die Entfaltung eines proletarischen Kulturlebens war nicht mehr zu denken.
Als Gramsci 1924 Bordiga ablöste, entstand immerhin eine Parteischule, in der u. a. Nikolai
Bucharins Gemeinverständliches Lehrbuch der marxistischen Soziologie studiert wurde. Gram-
sci wird es in den Gefängnisschriften wegen seiner mechanistischen Züge ebenso kritisieren
wie die idealistische Philosophie Benedetto Croces, die ihn wegen ihrer atheistischen Grundla-
gen als Student beeinflusst hatte.  Neben der Herausgabe einer Frauenzeitschrift  gelang es,
mit der ebenfalls durch ihn ins Leben gerufenen Tageszeitung Unità ein Massenpublikum zu
erreichen  und  damit  die  Basis  zu  schaffen  für  den  enormen  politischen  und  kulturellen
Einfluss  der  KPI  auf  die  spätere  Resistenza.

1926 gelang es Mussolini, das Parlament auszuschalten und sich zum totalitären Staatsober-
haupt, aufzuschwingen.

Gramsci wurde wegen angeblichem Hochverrat verurteilt und starb 1937 in der Haft. In den
Gefängnisschriften erfuhr seine Überzeugung des notwendigen Zusammenhangs von poli-
tischer und kultureller Strategie eine Vertiefung in ökonomischen und kulturellen Analysen u.
a. des Fordismus und in der Theorie der Zivilgesellschaft.

Anders als Bordiga hatte Gramsci schon 1922 erkannt, dass die Durchsetzung von Sozialis-
mus in Industrieländern mit alphabetisierter Arbeiterschaft, die sich bereits Teilhabe am bürg-
erlichen demokratischen System erkämpft hatte (die der Faschismus mit brutalsten Mitteln
allerdings  wieder  rückgängig  machte),  nicht  mehr  wie  in  Russland  durch  Staatsstreich
möglich war. Obwohl er nicht infrage stellte, dass sich sozialistische Überbauten erst nach
dem Umbruch des Staates umfänglich entwickeln könnten, erklärte er es für notwendig, noch
unter bürgerlicher Herrschaft für das Überschreiten des Horizonts der elitären bürgerlichen
Zivilgesellschaft zu kämpfen. Es genüge nicht, dass die Arbeiterklasse aus dem Kreis der „tra-
ditionellen“, dem Bürgertum verbundenen Intellektuellen, „organische“ Intellektuelle zu Bünd-
nispartnern gewinne.

Als wichtigstes Terrain des Kampfes um die Hegemonie sah Gramsci das Bildungswesen an.
Er übernahm den reformpädagogischen Ansatz, dass jedes erzieherische Programm von der
Lebenswirklichkeit der Schüler ausgehen muss. Es darf dort aber nicht stehen bleiben, sonst
reproduziert  es  die  bestehenden  Klassenverhältnisse.  Unterricht  für  Kinder  in  einer
dörflichen,  von  der  nationalen  und  internationalen  Kultur  weitgehend  abgeschnittene  Ge-
gend, müsse zunächst von deren folkloristischer Vorstellungswelt ausgehen. Aber sie müsse
auch provoziert und kritisiert werden, um das Kind stufenweise mit Techniken und Weltan-
schauungen bekannt machen, die es auf nationales und möglichst auch internationales Wis-
sensniveau heben.

Nicht zufällig nahm die faschistische Bildungsreform, die sich ebenfalls an der Reformpäda-
gogik inspirierte, gerade diesen Aspekt nicht auf. Sie sah viele Schultypen vor, die scheinbar
freundlich auf die verschiedenen Schichten der Gesellschaft zugeschnitten waren, zwischen
denen aber keine Übergänge vorgesehen waren. Und während die Oberschichten selbstver-
ständlich universales und Fachwissen erwerben konnten, sollten den unteren Klassen mi-
lieugerecht nur elementare Grundkenntnisse und früh berufliche Fähigkeiten vermittelt wer-



den.

Aber – so Gramsci – gerade den Heranwachsenden aus den Unterschichten schade das lais-
sez-faire  und verhindere ihren Aufstieg in  die  Sphären qualifizierten Wissens.  Besonders ih-
nen müsse auch das disziplinierte und systematische Lernen beigebracht werden. Er verwies
darauf, dass die Bildungsanstalten für Abkömmlinge der herrschenden Klassen auf Disziplin
Wert legten und Phasen kumulativer Wissensaneignung vorsahen und dass diese auch für Ler-
nende aus den Unterklassen unverzichtbar seien.

Prinzipiell  plädierte  Gramsci  für  ein  kostenloses  einheitliches  Bildungssystem  mit  offenen
Übergängen zur jeweils höhere Stufe. Für unabdingbar hielt er eine lange schulische Phase
zweckfreien Lernens, in der möglichst viel Allgemeinbildung, humanistische Erziehung mit Ele-
menten polytechnischer Bildung kombiniert werden sollte.[12]

Realiter bildete damals die frühe Erziehung zum Beruf für die Unterklassen den Hauptteil ihr-
er Schulbildung, die einen Menschentyp zu erzeugen suchte, der den Bedürfnissen der Indus-
trie angepasst war und von Gramsci als „dressierter Gorilla“[13] bezeichnet wurde. Ganz,
meinte er,  würde das doch nicht  erreicht:  Auch die am Fließband stehenden Menschen
blieben fähig, über ihre Lage hinaus zu denken und die bürgerliche Hegemonie schon inner-
halb der bürgerlichen Gesellschaft in Frage zu stellen.

Im amerikanischen Fordismus, der den Arbeitern höhere Löhne zahlte, um sie zu Konsumen-
ten der eigenen Produkte zu machen, erkannte er eine Produktionsweise, die dem Kapitalis-
mus auch nach dem Ende des Faschismus eine weitere Epoche des Überlebens sichern kön-
nte. Gerade deshalb blieb er dabei, dass die Linke eigene autonome Kultureinrichtungen un-
terhalten und einen Kampf für die Universalisierung der Bildungsmöglichkeiten schon in der
bürgerlichen Gesellschaft führen müsse. Für die bürgerliche Zivilgesellschaft ist es charak-
teristisch, dass in ihr nur die Ober- und Teile der Mittelschichten aktiv werden. Das von Gram-
sci  anvisierte  Ziel  war,  möglichst  viele  Menschen  zu  Akteuren  der  Zivilgesellschaft  zu
machen, was konkret heißt: zu Akteuren im Kampf um eine neue Ordnung.

Seit  seiner  Zeit  ist  die  manipulative  Kraft  der  von  globalisierten  Konzernen  erzeugten
Massenkultur ungeheuerlich angewachsen. Und neue Produktionsformen auf der Basis von
künstlicher  Intelligenz  drohen,  demnächst  einen Großteil  der  Menschen von hegemonial
geleiteten Algorithmen abhängig zu machen. Zwar spielen in den heutigen Kämpfen um das
Bildungssystem viele von Gramsci evozierte Elemente eine Rolle. Aber es ist noch nicht her-
aus, inwieweit es den arbeitenden Klassen gelingt, eine gegenkulturelle Souveränität zu en-
twickeln, um künstliche Intelligenz ihren eigenen Lebensinteressen dienstbar zu machen.

Dieser Artikel erschien unter dem Titel Souveräne Gegenkultur in : Junge Welt v. 22. 1.
2021, S.

[1]Antonio Gramsci: Scritti giovanili 1914-1918, Turin 1958, S. 143ff.

[2]Ebd, S. 144f.



[3]    Antonio Gramsci: Marxismus und Kultur, Hamburg 1983, S. 118.

[4]Ebd., S. 33-35.

[5]Ebd., S. 114.

[6]Zit. n. : Cesare Bermani: Letteratura e vita nazionale. Le ´osservazionisul folclore.
In: Agazzi, Bermani u. a.: Gramsci, un eredità contrastata, Mailand 1979, S. 91ff.

[7]1922 erzwang Mussolini mit dem ´Marsch auf Rom`, dass ihm der König die Regierung
übertrug.

[8]   Curzio Malaparte (1898-1957) war ursprünglich Kommunist, wurde Faschist und rekon-
vertierte wieder zum Kommunismus. Auf  dem Totenbett erhielt er von Palmiro Togliatti per-
sönlich seine Parteikarte.

[9]Gemeint ist: Victor Hugos Romanepos Die Elenden, in dem es Revolutionsszenen vom Juni-
aufstand 1832 gibt.

[10]Anspielung auf eine Figur in Eugène Sues Geheimnisse von Paris.

[11]  Antonio  Gramsci:  La  Costruzione  del  Partito  Comunista  1923-1926,  Turin  1974,  S.
367-369.

[12]Antonio Gramsci. Gefängnishefte, Bd, 7, Hamburg 1996, S. 1513f. Siehe dazu auch:  Ar-
min  Bernhard:  Antonio  Gramscis  Politische  Pädagogik.  Grundrisse  eines  praxisphilo-
sophischen  Erziehungs-  und  Bildungsmodells,  Hamburg,  2005.

[13]Antonio Gramsci: Gefängnishefte, a. a. O., S. 1516.


