
Plattform für unabhängigen Videojournalismus

Was ist linke Identitätspolitik?
Nichts wäre verkehrter,  als  Identitätspolitik  und Klassenpolitik  in  der
Linken als Gegensätze zu behandeln.

Jede Form der historischen Klassenbildung und des Klassenkampfes hatte Elemente der Iden-
titätsbildung aufzuweisen. Vice versa ist jede Identitätspolitik von Klassenpositionierungen
und -strukturen überwölbt.

10. Juni 2021 · Gerhard Hanloser

Irgendwann in  den 90er  Jahren wurde es  in  einer  akademischen westdeutschen Linken
schick, sich über Identität lustig zu machen. Von „Identitäterät“ wurde gesprochen. Identität
und Individualität gehören allerdings zum Bewusstseinsprozess jeder Person in seinen vorge-
fundenen sozialen und andersartigen Bezügen. Von wem unterscheide ich mich?  Bleibe ich
über eine gewisse Zeit und über Stationen der Erfahrung hinweg die gleiche Person oder
verändere ich mich? Wohin führt diese Veränderung? In diesem banalen und personalen Sinn
macht auch Identitätskritik keinen Sinn. Denn wer hier Identität ausstreichen will, will mensch-
liches Bewusstsein über sich selbst ausstreichen. Schließlich, so könnte mit Stuart Hall gesagt
werden, ist Identität weder eine individuelle Angelegenheit noch ein Ensemble scheinbar
ewig feststehender Eigenschaften, sondern ein sich beständig verändernder Prozess der Posi-
tionierung und damit ein nie abgeschlossener Prozess des Werdens.

https://weltnetz.tv/autoren/gerhard-hanloser


Identitätskritik als philosophische Disziplin ist von Nietzsche über Adorno bis zur Postmoderne
eine Kritik der Reduktion und der Verdinglichung von Einzelphänomenen auf das ihnen Ge-
meinsame. Besonderheit, soziale Abweichung oder Ungleichheit werden ausgeblendet oder
getilgt. Die Scheidelinie innerhalb dieser Kritik verläuft entlang der genaueren Ausführung
der Marxschen Feststellung: „Die Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert,
es kömmt drauf an sie zu verändern“. Mittels welcher gesellschaftlichen Praxis sollen diese
Verhältnisse verändert werden? Können Verhältnisse sprachlich verändert werden oder be-
darf  es  einer  andersartigen  Praxis?  Wenn  eine  bestimmte  Form  der  Differenz  durch  iden-
tifizierende Denkformen unterdrückt wird und letztere durch den Tausch konstituiert würde,
wie ein Strang der Kritischen Theorie nahelegt, dann gilt es, das kapitalistische Tauschverhält-
nis  zugunsten  einer  anderen  Produktion  und  Verteilung  aufzuheben.  Wenn  allerdings
Differenz  durch  falsche  Sprache,  die  damit  wiederum  Herrschaftsverhältnisse  zementieren
würde, zum Verschwinden gebracht wird, gilt es lediglich, richtig zu sprechen. Wenn die Welt
der Zeichen, der sprachlichen Zeichen und anders gelagerter Zeichensysteme, nicht in erster
Linie als Ausfluss, Widerschein oder Ausdruck einer sozialen Wirklichkeit betrachtet wird, son-
dern die soziale Wirklichkeit selbst als diskursiv, also durch Zeichensysteme konstruiert be-
trachtet wird, wie es sich in der Behauptung, es gäbe kein „vordiskursives Geschlecht“ aus-
drückt, reicht es scheinbar aus, das Zeichensystem zu ändern. Allerdings: sozial und materiell
wird sich dann nichts ändern.

Konstituiert sich ein gesellschaftlicher Teil als Partei, Gruppe oder kollektive Akteur*in, so
bildet sie allein durch den Akt des Politischen eine Identität, die sich von einer Alterität ab-
hebt, dafür muss nicht extra Carl Schmitts Freund-Feind-Unterscheidung als Wesen des Poli-
tischen bemüht werden. Für eine (kritische) Selbstpositionierung und eine Art verändernder
sozialer  Praxis  scheint  Identität  als  Unterscheidungskriterium  der  politischen  Polbildung
notwendig zu sein. Insofern gibt es eine Verbindung zwischen Tun und Sein, Praxis und Iden-
tität.  Links und rechts  sind solche Identitätskategorien.  Sie  verweisen auf  spezifische Tradi-
tionsbildung und Fundierung der politischen Praxis, geben auch eine bestimmte Richtung des
Handelns vor. Links beerbt die Aufklärung und zielt auf Freiheit und Gleichheit, darin ist links
universalistisch. Rechts ist das genaue Gegenteil, betreibt die Ideologisierung von Vorrecht-
en. „Die Identitären“ sind nichts anderes als der geföhnte Pudel an der Leine des Ausschluss
produzierenden Nationalstaats; fährt Mensch ihnen durchs Haar, kommt der bissige antisemi-
tische und antimuslimische Köter  zum Vorschein,  der  „seine Nation“ und seinen Wohls-
tandsvorsprung mit allerhand Gekläffe verteidigen will.

Mit Marx könnte festgehalten werden, dass der linke, kategorische Imperativ für das eigene
kritische Denken und Handeln darin besteht, alle Verhältnisse umzuwerfen, in denen der Men-
sch ein beleidigtes, verlassenes, beherrschtes und ausgebeutetes Wesen ist. Keine neuen be-
herrschenden Verhältnisse sollen aufgebaut werden und die alten auch nicht bloß mit einem
anderen Zeichensystem versehen werden. Zum Umwerfen war das Wissen von einer starken
Arbeiterklassenidentität und von einer Identität als vaterlandslose Klasse mit den radikalsten
Ketten, die es zu sprengen gilt, notwendig. Warum? Weil darin die Potentialität der radikalen
Veränderung als Kraft der Negation und des Aufbaus einer ganz anderen, herrschaftsfreien
Welt aufscheint und zum Ausdruck kommt. Natürlich könnte eine Identitätskritik den Marxis-
mus dafür schelten, dass er diese negative Potentialität mit der soziologischen Größe der In-
dustriearbeiterschaft  identifizierte.  Und  sozialhistorisch  ließe  sich  leicht  ergänzen,  welche



Ausschlüsse diese Identifikation mit sich brachte: Ausschluss der Tagelöhnerinnen, der Sexar-
beiterinnen, der Landarbeiter, der „Lumpen“. Und doch muss konstatiert werden, dass his-
torisch die Industriearbeiter*innen durchaus Träger*innen einer radikalen Umwälzung waren.
Nichts ist deshalb revolutionärer wie identitärer gleichermaßen, als das Programm des US-
amerikanischen, ersten modernen Industriesyndikat der USA, das sich nicht umsonst Indus-
trial Workers Of The World (IWW) nannte, auch wenn es ganz viele unqualifizierte, nicht-indus-
trielle Berufsgruppen umfasste:

„Die  Arbeiterklasse  und  die  Klasse  der  Arbeitgeber  haben  nichts  gemein… Der  Kampf
zwischen diesen beiden Klassen muss so lange geführt werden, bis die Arbeiter der Welt, als
Klasse organisiert, von der Erde und den Produktionsmitteln Besitz ergriffen und das Lohnsys-
tem abgeschafft haben… Es ist die geschichtliche Sendung der Arbeiterklasse, den Kapitalis-
mus zu beseitigen. Die Armee der Produzenten muss organisiert werden, nicht nur um den
täglichen  Kampf  mit  den  Kapitalisten  zu  führen,  sondern  auch  um  die  Erzeugung
fortzusetzen, wenn der Kapitalismus einmal gestürzt ist.“[1]

Gegen eine solche revolutionäre, antagonistische und internationalistische Klassenidentität-
spolitik  stand  hegemonial  immer  eine  ausschließende  Identitätspolitik,  eine  Politik  des
Schutzraums. Schutz sollte der Staat als ideeller Gesamtkapitalist und die Nation als kul-
turelle Klammer der Staatsbürgerschaft gewähren. Die nationale Arbeiterklasse (tatsächlich
auch vorrangig in der männlichen Form) müsse vor Migrant*innen wie globalkapitalistischen
Heuschrecken gleichermaßen mit Hilfe des Rocks des (gegenüber der ‚eigenen‘ Arbeiterk-
lasse) mütterlich auftretenden und (gegenüber den ‚Anderen‘) väterlich agierenden Staates
geschützt werden. 

Die revolutionäre Arbeiterklassenidentität, für die die Wobblies genannte IWW hier Pate ste-
ht,  schlug im Gegensatz zu den hegemonialen US-Gewerkschaften einen solchen Anpas-
sungskurs  aus.  Werte,  Würde,  moralische  Selbstverpflichtung  mochten  diese  Identität  weit
stärker unterfüttern als ein objektives Klasseninteresse. Nicht zuletzt deshalb konnten die
Wobblies wiederum eine Summe diverser kultureller Identitäten der diversen Arbeiter*innen
aufnehmen. Schließlich setzte sich dieses große Syndikat aus vielen Eingewanderten zusam-
men.  Es  entstand  eine  bastardisierte  Arbeiter*innenkultur  mit  yiddischen,  slawischen,
italienischen Bestandteilen, die allerdings im Sinne des antagonistischen Klassenprogramms
der Wobblies vereint im Kampf gegen den kapitalistischen Feind war. In der Frühphase der
USA waren die Einwanderer*innen als Arbeitskräfte deshalb willkommen, weil sie unkundig
waren und man darauf rechnete, dass sie den Anforderungen des sich entwickelnden fordis-
tischen Kapitalismus in ihrer Machtlosigkeit geringeren Widerstand entgegensetzen würden
als die einheimischen Arbeitskräfte. Von diesen sollten die Migrant*innen systematisch in
Form einer klassenspaltenden Politik unterschieden werden. Die erste bundesrepublikanische
Historikerin der Wobblies, Gisela Bock, wies darauf hin, dass ’nationale Kultur‘ der Eingewan-
derten sich oftmals erst in den USA konstruierte. Die Immigrant*innen kamen meist aus Mo-
narchien, deren Gesellschaftlichkeit kein Gefühl einer nationalen Identität hervorgebracht hat-
ten. In der Fremde hätte sich eine nationale Identität erst im Verlauf der Niederlassung im
neuen Land ergeben. Die Arbeitsemigrant*innen sollten, um als „Amerikaner“ zu zählen und
akzeptiert zu werden, zuerst eine nicht-amerikanische nationale kollektive Identität herausbil-
den, die keineswegs immer mit den tatsächlichen Erfahrungen ihrer Herkunftsregion iden-
tisch war – nicht unähnlich den versklavten Schwarzen, die sich zuerst auf ihre gemein-



sam-afrikanische Vergangenheit besinnen sollten, um einst als „Amerikaner“ akzeptiert zu
werden. Aufgrund der rassistischen Spaltungspolitik und den Anforderungen des Kapitals mit
seinen  Arbeitszeitdiktaten  konnten  die  spezifischen  Lebensformen  der  Eingewanderten  auf
der anderen Seite zu einem ihrer wesentlichen Mittel werden, jene Disziplin zu umgehen und
neue Komplizenschaften herauszubilden. Diese boten als „Communities“ einen Schutzraum
vor den Zumutungen einer hegemonialen WASP-Kultur, die der hegemoniale Überbau des
amerikanischen Kapitalismus war und rassistische Unterdrückungs- und Ausgrenzungspolitik
betrieb  und  betreibt.  Diese  Communities  konnten  ihren  Platz  innerhalb  der  US-
amerikanischen Einwanderungsgesellschaft finden, sie konnten sich in bestimmten Zeiten rev-
olutionär dynamisieren und antagonistische Gestalt annehmen oder regressiv einkapseln. In
ihnen konnte sich auch eine Mittelschicht voller Aufstiegswillen von der Arbeiterklasse und
den Armen absetzen. Dem Betonen von „ethnischer Differenz“ kommt dabei die Rolle zu, Dy-
namik, Ausweitung und Aufbruch entlang von Klassenlinien zu unterbinden. Reformistische
Identitätspolitik, die von einer schwarzen Mittelschicht ins Spiel gebracht wird und von weiß-
liberalen  Antirassist*innen  unterstützt  wird,  trachtet  danach,  die  aktuelle  multiethnische
Kampfbewegung gegen Polizeigewalt und Knastsystem, die den rassistischen Polizeiüber-
griffen folgte, auf „Rassendiskriminierung“ zu verengen.     

Identitätspolitik beinhaltet also Selbstbehauptung, Schutzraumpolitik und Komplizenschaft im
Sinne  des  Schmiedens  von  Allianzen.  In  dieser  Allgemeinheit  kann  sie  reaktionär  oder
fortschrittlich sein. Ein Prüfstein könnte sein, ob sie die materiellen Verhältnisse überkommen
will  oder  ihr  Verhältnis  zur  Überwindung des  Vorherrschenden noch reflektiert.  Ein  weiterer
Prüfstein  wäre,  ob  sie  die  spezifische  Erfahrung  von  Unterdrückung  und  Ungerechtigkeit
fetischisiert und verdinglicht, weil die spezifische Unterdrückung als stärker empfunden wird
als ökonomische Ausbeutung oder diejenige einer anderen Gruppe. Natürlich wehren sich Sch-
warze Menschen, werden sie rassistisch beleidigt, als Schwarze Menschen, Frauen, wenn sie
als Frauen attackiert werden, LGBTQI als LGBTQI. Der Aufbruch junger LGBTQI gegen das
faschistoide Patriarchat in Mexiko, Brasilien und den USA und anderswo ist heutzutage eine
der atemberaubendsten subversiven und antagonistischen Bewegungen.  Kurd*innen oder
Palästinenser*innen werden sich weiterhin als diskriminierte Gruppe zur Wehr setzen, wenn
sie diskriminiert werden. Genauso wie Jüd*innen, werden sie als „Jude“ angegriffen, sich als
Juden wehren mussten, wie Hannah Arendt feststellte. Auch wenn der Zionismus in seiner
Frühphase unbedingt als emanzipatorische identitäre Befreiungsbewegung, die aus Verfol-
gung und Utopie geboren wurde, betrachtet werden muss, musste spätestens mit dem Selb-
steinschluss der Zionist*innen in einen „jüdischen Staat“ Kritik an dieser Politik erfolgen, wie
sie dann auch Hannah Arendt leistete. Revolutionäre und fortschrittliche Identitätspolitik ging
nämlich immer der Frage der Potentialität der Überwindung vorherrschender unterdrück-
erischer und ausbeuterischer Strukturen nach. Separatismus ist das genaue Gegenteil davon.
Zur Ausweitung und Verbreiterung sind Allianzen, Bündnisse, Verkettungen, Verbrüderungen
und Verschwistern notwendig.

Nach der Auflösung konsistenter Klassenmilieus, der Durchsetzung einer „klassenlosen Klas-
sengesellschaft“ von Konsum geprägter Milieus, wie es Adorno bereits im US-Exil in den 40er
Jahren konstatierte, wird eine solchermaßen gestiftete Hegemonie eines kritischen Blocks der
Subalternen umso notwendiger. Das Marxsche revolutionäre Subjekt, das die negative Poten-
tialität verkörperte, das Proletariat als „Arbeiterklasse“, ist nicht mehr in der Lage, diesem



privilegierten Platz in der Theorie gerecht zu werden. So beschwor in den 50er- und 60er
Jahren beispielsweise Herbert Marcuse eine neue Potentialität bei der Jugend und den rebel-
lischen Student*innen jenseits der klassischen Arbeiterklasse in den USA. Auf die harten Vor-
würfe von orthodox-marxistischer Seite antwortete er, dass die Arbeiterklasse in den USA ob-
jektiv kein revolutionäres Subjekt mehr sei. Dies komme keinem Werturteil gleich, sondern
sei eine Tatsachenaussage. „Und wiederum, die Situation ist sehr verschieden in Frankreich
und in Italien, wo eine starke politische Tradition der Arbeiterklasse besteht, wo der Lebenss-
tandard noch nicht die Höhe erreicht hat wie in den Vereinigten Staaten und wo deswegen
das radikale Potential der Arbeiterklasse viel stärker ist als in den Vereinigten Staaten.“[2] Ju-
gendliche Identitätsentwürfe, die sich ab den 50er Jahren entfalteten und auf Subkulturbil-
dung wie neue gestiegene Konsummöglichkeiten zurückzuführen sind, befeuerten eine neue
Subversion und radikale Bewegung, die der Ödnis von Fordismus und Massenkonsum entflie-
hen wollten. Wodurch? Durch das Wissen der notwendigen Vereinigung der Unterdrückten,
Ausgebeuteten, Ausgespuckten, Angeekelten und drop-outs,  wie es 1969 im Vorwort von
Black Panther Eldridge Cleaver in dem subversiven Werk des weißen, anarchistischen An-
ti-Vietnamkriegs-Aktivisten Jerry Rubin zum Ausdruck kommt: „Was Jerry Rubin und mich be-
trifft,  so  kann  uns  eine  Marihuana-Zigarette  vereinen,  Musik,  eine  tiefe  Verachtung  für  die
Schweine, die Notwendigkeit des Kampfes für eine Veränderung der Welt, in der wir leben.
Uns kann der Hass auf schweinische Richter vereinen, der Hass auf den Kapitalismus, das
brennende Verlangen, die in den Vereinigten Staaten von Amerika herrschende Gesellschaft-
sordnung zu zerstören und der Wunsch, etwas Neues und Freies auf den Ruinen zu erricht-
en.“

In dieser race-übergreifenden und die kapitalistische Klassengesellschaft attackierenden Be-
wegung drückte sich tatsächlich die „neue Utopie“ und Bewegung der 60er aus, wie sie Her-
bert Marcuse verstand – und diese Perspektive scheint in den USA aktuell wieder auf.

In  Deutschland  herrschten  jeher  Sonderverhältnisse.  Nicht  nur  hatte  man  es  mit  einer
Wirtschaftswunder-Konsumgesellschaft zu tun, sondern mit post-faschistischen Verhältnis-
sen. Die revolutionäre wie reformerische Identität der deutschen Arbeiterklasse wurde sch-
ließlich mit dem Faschismus fast vollständig gebrochen, was übrig blieb, erledigten Stalinis-
mus  und  angepasste  Sozialdemokratie.  Durch  nationalistische  und  rassistische  Entsoli-
darisierung,  Krieg,  Adelung  des  deutschen  Arbeiters  zum  „Vorarbeiter  Europas“  und
herrschaftliches Hineinziehen einer Vielzahl normaler Deutscher in die Komplizenschaft mit
einem barbarischen Vernichtungsprogramm wurde eine solidarische Selbstkonstitution unter-
miniert.  Kein anderer Propagandafilm diente so gut der propagandistischen Zertrümmerung
kommunistischer Arbeiterfamilienidentität wie der Streifen „Hitlerjunge Quex“ von 1933: Der
kommunistische Vater erscheint als abstoßender autoritärer Schläger, der Junge findet seine
neue Heimat in der HJ. Die misslungene Übereinstimmung von Programm und Handlung, Poli-
tischem und Privatem, Reden und Handeln auf Seiten der Linken diente der Rechten schon
immer dazu, die Linke in toto zu diskreditieren. Hinzu trat, dass alle Stimmen, die um eine
größere Übereinstimmung in den eigenen Reihen kämpften, Frauenrechtler*innen oder Psy-
choanalytiker, wie beispielsweise Wilhelm Reich, im kommunistischen Lager marginalisiert
wurden.  Die  Verdrängung des scheinbar  „Privaten“ korrespondierte  mit  dem autoritären
Hang in der Politik. Je strikter der Parteikurs sich autoritär gestaltete („Die Partei hat immer
recht!“) und einer fremden Bestimmung unterwarf („Der Kampf der Arbeiterklasse und der



Kampf der Sowjetunion sind identisch“) und in seiner Verlogenheit durchschaubar war, umso
leichter fiel es dem politischen Gegner, einen ganz anderen identitären Entwurf gegen einen
entkernten Kommunismus zu setzen und ein paar genehme Brocken demagogisch aus ihm
herauszubrechen: „Nationalsozialistische Arbeiterpartei“, „deutscher Volksgenosse“.

In Deutschland hatte die radikale Linke mit diesem Erbe schwer zu kämpfen. Von der APO
über die RAF bis zu den Antideutschen. Rudi Dutschke wollte die falsche Identifizierung von
Sozialismus  mit  Sowjetrussland  auflösen  und  plädierte  für  eine  Wiederherstellung  einer
deutschen und europäischen Identität der Arbeiterbewegung in der Tradition der Aufklärung,
was ihm heute als Nationalismus und Suche nach „nationaler Identität“ angekreidet wird. Die
Rote Armee Fraktion als verschworene bewaffnete Minderheit propagierte als Ausfluss der Re-
volte von 1968 die „revolutionäre Identität“, welche gegen Knasterfahrung und Korruption zu
bewahren sei, um noch praktisch-kämpfend aktiv bleiben zu können („wir sind nur das, was
wir gegen sie tun“, Christian Geissler, Kamalatta). In Konfrontation dazu und Abgrenzung zu
diesem Praxisimpetus war das hochmütige „Identitäterät“ einer weitgehend sich auf den Kri-
tikerposten  zurückziehenden  akademischen  Linken  der  90er  auch  gemeint.  Die  „An-
tideutschen“ behaupteten sich schlicht als das Gegenteil ihrer Herkunft, negierten für sich
jegliche Verstrickung und Prägung deutscher Identität und affirmierten bei halbem Bewusst-
sein und urdeutsch dann doch Militarismus und Krieg. Die westeuropäischen Antiimperial-
ist*innen und Internationalist*innen bleiben mit ihrem Ringen um antagonistische Identität in
den spätkapitalistischen Konsumgesellschaften und ihren oft romantisierenden Fern- oder Lei-
hidentitäten  interessante  und  schwer  verständliche  Botschafterinnen  von  etwas  viel
Größerem:  dem  Aufbegehren  der  kolonialisierten  Bevölkerungsteile  des  globalen  Südens.  

Nationale antiimperialistische Befreiungsbewegungen brachen bereits in den 50er und 60er
Jahren in die Welt des globalen Nordens ein und brachten das unterdrückte koloniale Subjekt
ins Spiel. Frantz Fanons Anschlüsse an Hegels und Kojéves Herr-Knecht-Dialektik waren reine
Identitätspolitik:  Das  kolonisierte  Ding  muss  seine  revolutionäre  Identität  finden  –  in  der
Zuwendung zum Befreiungskampf, dem Erschlagen oder zumindest Vertreiben des Kolonial-
herren, der Abwendung von rassistischer Körperpolitik und Selbstverleugnung. Die Rückkehr
zu einem „Eigentlichen“, zu einer ursprünglichen Identität war allerdings in keiner dieser am
Marxismus geschulten antikolonialen Befreiungstheorien angelegt. Doch der Antiimperialis-
mus mit seinem Nationalismus „unterdrückter Völker“ erdrückte schließlich die Anliegen der
ausgebeuteten Klasse. Der eher trotzkistische Marxist C.L.R. James entdeckte jenseits der na-
tionalen Befreiungskämpfe die „atlantische Perspektive“ der schwarzen Jakobiner, die ihre
Kampferfahrungen in der Karibik, Afrika und Europa machten. Kulturell wie theoretisch sollten
Erfahrungswerte zirkulieren, Musik und Habitus genauso wie wilde Streiks, Aufstände und
radikalisierte Universalismen. Zu einer spezifischen Form von „cultural appropriation“ wurde
im Sinne erweiterter und aufeinander bezogener revolutionärer oder rebellischer Identitäten,
die sich gegenseitig bereichern und befruchten, geradezu eingeladen. Noch der Reggae bei
The Clash ist Zeuge davon.

„Cultural appropriation“ als habituelle Befruchtung und Nachahmung griff auch durch die An-
wesenheit der „Gastarbeiter“ genannten Migrant*innen ab den 60er und 70er Jahren in West-
deutschland um sich. Die aus Italien, Griechenland, Jugoslawien und der Türkei stammenden
Migrationsarbeiter*innen  brachten  ihre  Erfahrungen aus  der  „Heimat“  mit,  erkannten  in
Wohnheim und Akkord ihre Ausbeutungslage und kamen zuweilen mit der antiautoritären



Hausbesetzungsbewegung in  Kontakt.  Sie  trafen auf  einheimische wie  migrierte  marxis-
tisch-leninistische Maoist*innen oder spontaneistische Leninist*innen des roten Jahrzehnts.
Auch Begegnungen dieser Art sorgten dafür, dass Tragödien der rassistischen Kränkung und
der Messerzückerei, die Franz Joseph Degenhardt in der Ballade „Tonio Schiavo“ traurig be-
sungen hatte, nicht die Regel waren. Nicht zuletzt zeigen die Gesänge von „Albino und Arbeit-
ersache“,  einem  Lotta-Continua-Militanten  bei  BMW  München,  über  die  „Fremdarbeit-
erkämpfe“, neben den Romanen von Emine Sevgi Özdamar, die ihre Erfahrungen als junge Mi-
grantin und Siemensarbeiterin verarbeitete, wie brüchig das Terrain der „Identität“ ist: für
das Erlangen von Selbst-Bewusstsein muss manches verlernt, einiges bewahrt, anderes erst
herausgebildet werden. Von hieraus wäre eine zeitgenössische „Kritik der Migration“ und
eines moralisierenden oder entmündigenden Antirassismus zu formulieren.

Heutzutage sind wir mit einem Patchwork der Minderheiten und einer eher begrenzten als ent-
grenzten Identitätspolitik konfrontiert. Wie Karl Korsch die materialistische Geschichtsauffas-
sung auf die Geschichte des Marxismus angewandt hat, müsste die Sprechort-Theorie konse-
quent  auf  die  Queer-theory  angewandt  werden.  Es  ist  nämlich  etwas  durchaus  Unter-
schiedliches, ob sich Akademiker*innen und Slumbewohner*innen unter diesem Label gegen
patriarchale Gewalt wehren, eine Berliner Hipsterparty unter diesem Label organisiert wird
oder eine mit Diskurskapital aufgemotzte Kunstinstallation. Es gibt Versuche, neueste Sexual-
und Performanzidentitäten auf den Kommunismus zu beziehen und beides miteinander zu
versöhnen. Im deutschen Sprachraum versucht beispielsweise Bini Adamczak, auf innovative
Weise  eine  queerfeministische  Revolutiontheorie  auf  die  beiden  unvollendeten  Revolu-
tionsversuche von 1917 und 1968 zu beziehen. Queer soll damit aus dem Korsett bloßer spie-
lerischer Identitätsentwürfe eines zugespitzten Liberalismus befreit werden. Im angelsäch-
sischen  Sprachraum  steht  Michelle  O’Brien  für  eine  queer-kommunistische  Geste  des
notwendigen Überkommens von Kapitalismus, klassisch familiären Reproduktionseinheiten
und sexuellen Einschließungen.  Der  Bezug auf  Klassenkämpfe und den Kapitalismus als
sozialem Verhältnis ist beiden inhärent, als theoretischer Anspruch. In Anschluss an Judith
Butler wird von „Heteronormativität“ gesprochen, der tatsächlich eine erdrückende Präsenz
im Alltag zukommt, die aber auch ein ganzes Ensemble subversiver Praxisformen gegen die
Norm herausfordert. Allerdings kranken diese theoretischen Queer-politics-Konzepte zuweilen
daran, einer Majorisierung minoritärer Politiken das Wort zu reden. Das Alteritätskonstrukt
zur Identitätskategorie „Queer“, welche rastlos darum bemüht sein muss, noch den letzten
Rest von divergierendem Sexual- oder Körperverhaltens namentlich zu erwähnen und dem
Oberbegriff  zu  subsumieren,  ist  dann  schlicht:  der  oder  die  Heterosexuelle  mit  seinem und
ihrem Begehren. In anderen „queer-feministischen“ Kreisen dient der Vorwurf der „Heteronor-
mativität“ und des „Klassenreduktionismus in der Linken“ dazu, ein höchst selbstbezügliches
Spiel  der  Selbstbehauptung,  Schutzraumpolitik  und  Komplizenschaft  in  abgezirkelten
Affinitätsgruppen  zu  betreiben.  Wenn  der  Anspruch  noch  ein  antikapitalistischer  ist,  dann
wird Kapitalismus als  dominierendes Zeichensystem begriffen.  Der  Rückzug in  von anderen
Zeichensystemen geprägten Räumen liegt dann auf der Hand; gelegentlich brennt ein als
Kapitalismus gelesenes „Bonzen-Auto“ auf feindlichem Terrain.

Queer-Politics als Zurückweisung binärer Geschlechtlichkeit und Heteronormativität hat ihren
sozialen Ort entweder in subkulturellen Nischen oder in den Universitäten. Von letzteren
dringt sie in die Institutionen und ideologischen Staatsapparate. Von dort wird sie oft reformis-



tisch  verwässert  und administrativ  verordnet  und trifft  auf  zuweilen  kopfschüttelnde untere
Abteilungen der Zivilgesellschaft. Denn nicht alle leben im selben Jetzt. In Uni wie Subkultur
gestaltet sich die Selbstpräsentation der diese Weltanschauung teilenden Individuen ganz
ähnlich.  Sie lebt von der „Sprechort“-Logik.  Die diskursive „Offenlegung“ des eigenen Stan-
dorts als scheinbar irreversibler „Sprechort“  könnte neben der erfreulichen Folge des prak-
tischen Engagements für andere, weniger Privilegierte, auch in Form der klassischen freu-
dianischen Rochade namens „Womit ich ablenke, ist wovon ich ablenke“ wirken oder gleich
als Ausweis eigener moralischer Superiorität dienen, welche sich gefälligst auch auszahlen
sollte – sei es in Form von beruflicher Karriere oder Stipendien. Im Kleinen dient der ausgewie-
sene Sprechort bereits einer legitimierten Repressionsmacht gegen minderwertig Sprech-
befugte, denen in verdrehter Weise mehr gesellschaftliche Macht unterstellt wird, just in dem
Moment, in dem sie diskursiv entmachtet werden sollen. Hier droht die Gefahr, Ideolog*innen
als „Gewissensbeschönigern“ (Marx) und als Personen, die ihre eigentlichen materiellen und
immateriellen Interessen zu kaschieren wissen, auf den Leim zu gehen. 

Die  Notwendigkeit  dieser  Ideolog*innen,  eine  Reflexion  auf  ihre  eigene  wirkliche  Rolle  und
Praxis in der kapitalistischen Klassengesellschaft besser auszusparen, liegt auf der Hand. In
Zeiten des linken Stiftungswesens und der Bezahlung politischen Engagements kann das Pol-
it-Plenum Vorbereitung auf, wenn nicht sogar Teil des Arbeitsmarktes sein. Wenn sich junge,
„schwarz“ beziehungsweise als „Frauen“ Gelesene gegen „alte, weiße Männer“ lediglich auf
irgendeinem Segment des Arbeitsmarktes durchsetzen, so stellt dies eines der vielen Geran-
gel im Konkurrenzkampf um bessere Plätze dar und bietet nichts für dessen Überwindung. Be-
sonders Medien, Kunst und Kultur stellen ein wichtiges Segment des Arbeitsmarktes dar, auf
das eben gerade (linke) Akademiker*innen drängen. In diesem Segment des Arbeitsmarktes
spielen  Sprache  und  Zeichensystem  eine  besondere  Rolle  und  sichtbar  divergierende
Herkunft eine andere Rolle als in anderen Segmenten des Arbeitsmarkts, deswegen heftet
sich eine Vielzahl der neueren moralisierenden Identitätspolitiken auch an Diskurspraxis oder
betreibt  die  Betonung  von  nicht  als  hegemonial  erachteter  Herkunft  oder  (sexueller)
Präferenz. Die viel beschworene Sichtbarkeit, um die es für unterdrückte Subjekte gehen
würde, ist oft nicht mehr als sichtbar zur Schau gestelltes Distinktionsverhalten angepasster
und durchaus materiell wie habituell privilegierter Subjekte. Das Vermögen, eine neue poli-
tisch korrekte Sprache zu sprechen, dient dann als Ausweis von Anpassung an eine Ge-
sellschaft, in der vermutete und unbedingt zu vermeidende Kränkung als Thema Herrschaft
und Ausbeutung und deren gebotene Abschaffung ersetzt hat. Fast könnte angenommen wer-
den, wir würden tatsächlich in dem Zeitalter des universellen Narzissmus angekommen sein,
dessen Heraufziehen der US-Kulturwissenschaftler Christopher Lasch in den 60er prognos-
tizierte.

Die  Milieublasen,  die  die  herrschaftskonforme  Soziologie  wie  beispielsweise  die  Verant-
wortlichen der SINUS-Milieu-Studie zu ideologischen und marketingstrategischen Zwecken
entworfen  hat,  scheinen  Wirklichkeit  zu  werden,  wenn  sie  auch  andere  Begriffe  tragen
müssten. Dies ist auch ein Ergebnis der Digitalisierung aller Lebensbereiche. Diese Blasen
sind andere als jene der Subkulturen und älteren Milieus, weil sie eine andere Durchlässigkeit
und ein anderes Verhältnis zur Umwelt haben.

Klassenmäßig abgeschlossene Milieus und dort vorherrschende Zeichensysteme der Eindi-
mensionalität werden von Ideolog*innen des Milieuschutzes, die sich subversive Politik nur



noch als Schutzraumpolitik separierter Parallelgesellschaften vorstellen können, zuweilen ag-
gressiv  affirmiert.  So  begeistert  sich  die  Medienkulturwissenschaftlerin  und  Skandinavistin
Hengameh Yaghoobifarah natürlich in der taz über eine neue Funktion der Dating-Plattform
OkCupid, mit der die Möglichkeit bestünde zu wählen zwischen: „Don’t want to see/be seen
by straight people“.  Sie führt aus, dass „User:innen“ nun die Möglichkeit hätten, mit einem
einzigen Häkchen zu deaktivieren, dass ihre Profile für heterosexuelle Personen sichtbar sind
– und vice versa. Sie nennt das: „Parallelgesellschaft per Mausklick sozusagen.“ Und führt
fort: „Manchmal wünschte ich, es gäbe ein Real-Life-Plugin. Für ein paar Stunden, Tage, Mo-
nate oder ein Leben lang unsichtbar für Heten sein und keinen Heten begegnen zu müssen,
würde vieles leichter machen.“ Schwärmerisch schließt sie: „Wie würde sie aussehen, gegen-
seitige Unsichtbarkeit zwischen Queers und cis Heten?“ Diese gegenseitige Unsichtbarkeit ist
für die Autorin offensichtlich wünschenswert. Der Punkrocker wie die Gammlerin der vergan-
genen Zeiten wollten nicht unsichtbar sein, sein und ihr ausgestreckter Mittelfinger sollte zu-
mindest wahrgenommen werden und Ärgernis der Restgesellschaft sein. Reibungsverlust und
Konfrontationsarmut ist dahingegen dem bloß vermeintlich subversiven Identitätsentwurf von
Yaghoobifarah zu Eigen.

Vor dem Hintergrund ihrer breit beachteten KaDeWeWerbung für Luxusmode erscheint das ar-
tikulierte Bedürfnis der taz-Kolumnistin, von der Welt der „Normalos“ abgeschirmt zu sein,
auch im anderen, allerdings Interessenlagen erhellenden Licht.

Jedem Tierchen sein Pläsierchen, digital wie analog, das scheint der Traum einiger heutiger
Identitätskämpfer*innen zu sein. Erfahrungsoffenheit im Sinne von Offenheit für die Erfahrun-
gen anderer, die Kompliz*innen werden könnten, wird aus dem Feld geschlagen, indem eine
bessere diskursive Machtposition qua „eigener Erfahrung“, die eine andere Person nie ge-
macht haben kann oder machen könnte, reklamiert.

Damit wird die von Identitätskästchen durchzogene Klassengesellschaft weiterhin zementiert,
das Streben nach Objektivität im Austausch aufgegeben und nach Wahrheit suchende Diskus-
sion zu Gunsten von Machtgerangel, in dem die eine dem anderen und der eine der anderen
das Urteil verbietet, aufgelöst. Diese neuesten Identitätspolitiken sind Ideologien des ange-
passten  Rückzugs,  der  kulturellen  Ödnis  und  der  emotionalen  wie  materiellen  Selbst-
bezüglichkeit.

 

* Dieser Artikel erschien unter dem Titel ´Über linke Identitätspolitik – ein anders gelagerter
Versuch` in: telegraph # 137/138, 2020/2021, S. 64-77.

 

[1]

       Nach: Gisela Bock, Die andere Arbeiterbewegung in den USA von 1909-1922. Die I.W.W.
The Industrial Workers of the World, München 1976, S.43f.



[2]

      Herbert Marcuse, Die neue Gesellschaft. Kritik und Programm. Interview, in: Franz Stark
(Hg.),  Revolution  oder  Reform?  Herbert  Marcuse  und  Karl  Popper.  Eine  Konfrontation,
München 1971, S.11-21, hier: S.16


