
Plattform für unabhängigen Videojournalismus

Islamofaschismus
Anmerkungen zu einem aktuellen Ideologem

Vorab: Der Stellenwert von Religion in der Zivilisationsgeschichte bemißt sich an der grund-
sätzlichen Einstellung zur Religion.

16. Juli 2021 · Moshe Zuckermann

Für Religiöse (Orthodoxe, gemäßigt Fromme oder schlichte Traditionsbewahrer) bewertet
sich Religion elementar anders als für Säkulare (Religionsindifferente, Agnostiker oder gestan-
dene Atheisten).

Daß Denker von der geistigen Größe eines Marx, Nietzsche oder Freud gerade Religion zum
zentralen Gegenstand ihrer Ideologie- bzw. Gesellschafts- und Kulturkritik erhoben haben, gar
von „Menschheitsneurose“ sprachen, verweist darauf, daß man es (ihnen zufolge) mit einem
transhistorischen Faktor der Geschichte zu tun hat, der bereits als solcher das eigentliche
Problem von Kultur, mithin von Geschichte darstellt: Geht man davon aus, daß nicht Gott den
Menschen, sondern der Mensch Gott erschaffen hat, nimmt sich der schiere Gottesglaube als
Aberglaube oder „falsches Bewußtsein“ bzw. seine zivilisatorisch institutionalisierte Manifesta-
tionen bereits als kritikwürdig oder auch – radikaler – als ein zu Überwindendes aus.

Von selbst versteht sich dabei, daß wahrhaft Gläubige in dieser Einstellung nichts als Häresie

https://weltnetz.tv/autoren/moshezuckermann


und Blasphemie zu erblicken vermögen, was in Epochen ihrer politischen Macht zu inquisi-
tonsgestählten  Ketzerverfolgungen  und  vielen  anderen  Auswüchesen  religiöser  Selb-
stvergewisserung führte. Klar sein dürfte demnach eines: Gottesglaube (bzw. Religion) und
Atheismus (bzw. Religionsverneinung) sind inkompatibel.

Der Konflikt  zwischen ihnen ist  ein moderner,  kann mithin einzig politisch entschieden wer-
den. Aber bereits im Mittelalter verfestigten sich seine historischen Vorformen im Investi-
tutrstreit, der freilich noch nichts mit Hinterfragung des Gottesglaubens per se zu tun hatte,
sondern lediglich mit dem Primat der Machtbestimmung. Das noch aus der Antike überlie-
ferte  Postulat  cuius  regio,  eius  religio  sollte  zur  Reformationszeit  bereits  einen  dies-
bezüglichen Kompromiß zur Maxime erheben, wobei der politischen Macht die Oberhand
zugesprochen wurde. Man mag nicht zuletzt darin den Beginn der westlichen Säkularisierung
erblicken, welche ihrerseits durch einen allmählich einsetztenden Strukturwandel von Ge-
sellschaft und Ökonomie notwendig wurde. In der halbwegs säkularisierten Moderne erklärte
sich dann die politische Doktrin der bewußten Trennung von Staat und Kirche zur grundlegen-
den, bis heute weitgehend gültigen Prämisse des Nationalstaatsmodells.

Nicht in Abrede soll dabei gestellt werden, daß auch unter den Bedingungen moderner Tren-
nung von Staat und Kirche die Institutionen der etablierten Religion stets eine Rolle in der Poli-
tik spielten. Dies erweist sich nicht nur an den Werten politischer Parteien, die etwa das At-
tribut des Christlichen in ihrem Namen führen, oder – wie z.B. in Israel – als religiöse Parteien
im säkularen Parlament agieren. Vielmehr manifestiert sich der Impact der Verschwisterung
religiöser  Institutionen  mit  dem  politischen  Gesamtfeld  ihres  Landes  in  fundamentalen
Krisenzeiten, in denen die Stellung der institutionalisierten Religion zum krisengeschüttelten
säkularen  Staat  auf  die  Probe  gestellt  wird.  Der  Nationalsozialismus  ist  nicht  aus  der
christlichen Religion hervorgegangen, aber nicht von ungefähr befaßten sich Historiker mit
der Einstellung der Kirchen zum Naziregime bzw. mit deren prekären Bereitschaft, von die-
sem ideologisch vereinnahmt zu werden.

Und doch – gerade im Sinne der Anerkennung der Wechselwirkung von Religion und Politik
und des Wissens ums Politische in jeder organisierten Glaubenspraxis – bedarf es analytisch-
er Vorsicht bei begriffsverbindenden Bezeichnungen von politischen bzw. religiösen Entitäten.
Wenn  etwa  Israel  sich  als  ein  „jüdisch-demokratischer  Staat“  darstellt  und  als  solcher
wahrgenommen werden möchte, muß man fragen, was es mit diesem attributiven Konnex
auf sich hat: Was ist in diesem Zusammenhang unter „jüdisch“ zu verstehen? Wenn damit
die  Religionszugehörigkeit  gemeint  ist,  darf  in  Zweifel  gezogen werden,  daß  bei  einem
solchen Postulat, welches zum bestimmenden, mithin beschränkenden Kriterium für den An-
spruch auf israelische Staatsangehörigkeit erhoben worden ist, eine genuine demokratische
Praxis, die sich auf den liberalen Bürgerbegriff beruft, überhaupt gewährleistet werden kann.
Formal sind nichtjüdische arabische Bewohner Israels gleichberechtigte Bürger des Landes;
real  leben  sie  seit  Bestehen  des  Staates  wirtschaftlich,  politisch,  kulturell  wie  zivilge-
sellschaftlich als Bürger zweiter Klasse. Im Hinblick auf ökonomische Ressourcenverteiligung,
Legitimität ihrer politischen Partizipation, ihre realen Chancen auf dem Arbeitsmarkt, ihren
Zugang zu den Eliten des Landes etc. läßt ihre Lebenswirklichkeit den Demokratie-Begriff, mit
dem sich Israel stets zu schmücken pflegt, zur perfiden Ideologie verkommen. Von der Absur-
dität des Anspruchs, als Staat, der ein über 40 Jahre währendes Besatzungsregime unterhält,
für demokratisch erachtet zu werden, soll hier geschwiegen werden.**



Nun ist im letzten Jahrzehnt der Begriff „Islamofaschismus“ aufgekommen und macht seit ger-
aumer Zeit in polemischen, aber auch in seriösen Politdiskursen die Runde. Im Internet-Portal
Wikipedia findet sich dazu folgende Beschreibung: „Islamofaschismus ist ein kontroverser Ne-
ologismus, der Ähnlichkeiten in Ideologie und Praxis zwischen modernen islamistischen Bewe-
gungen und europäischem Faschismus des 20. Jahrhunderts, bzw. zu neofaschistischen und
totalitären Bewegungen der Gegenwart suggeriert. Als islamfaschistische Organisationen wur-
den unter  anderem Al-Qaida,  die  Taliban,  die  Muslimbruderschaft,  Hamas und Hisbollah
bezeichnet“. Daß selbst ein George W. Bush sich bemüßigt fühlte, zu verkünden, der Westen
befände sich im Krieg mit „Islamic fascists“, indiziert, zur welch ideologischen Prominenz es
der Begriff gebracht hat; zugleich aber darf ebendies belächelt werden, wenn man bedenkt,
mit welcher (materiellen wie politischen) Emphase die Mudschahedin, Vorgänger der Taliban,
im sowjetisch-afghanischen Krieg der 1980er Jahre gerade von den USA finanziert und unter-
stützt wurden. Damals waren die afghanischen Islamisten noch keine Faschisten und die USA
deren Verbündete. Daß es auch einem Saddam Hussein mit den USA (bzw. dem Westen) so
erging – zunächst Verbündeter im Krieg, den er gegen den Iran der Mullahs in den 1980er
Jahren führte, dann als „Hitlers Wiedergänger“ apostrophiert –, verweist darauf, daß der den
Islamisten wie nicht-islamistischen Protagonisten der arabischen Welt beigemessene Stellenw-
ert sich einzig an deren Funktion in der Verfolgung geopolitischer Interessen der USA (bzw.
des westlichen Kapitalismus) orientiert. Der Islam und seine islamistischen Platzhalter werden
dann zum Problem, wenn sie mit Interessen und Forderungen der USA, die mit der Religion
per se und ihrer je spezifischen Ausformungen herzlich wenig zu tun haben, in den jeweiligen
ökonomisch-politischen Widerspruch geraten.

Nimmt  man  die  in  den  1960er  Jahren  geleisteten  Analysen  und  Begriffsbestimmungen  des
Faschismus zum paradigmatischen Ausgangspunkt der Erörterung, so kommt man nicht um
die Erkenntnis herum, daß der islamistische Fundamentalismus in Genese und Form sehr
wenig, wenn überhaupt etwas, mit dem historischen Phänomen des Faschismus gemein hat.
Versteht man nämlich unter Faschismus das, was sich unter gewissen geschichtlichen Kon-
stellationen  etwa  in  Italien,  Spanien  und  Ungarn  oder  als  spezifische  Sonderform  im
deutschen Nationalsozialismus formierte, so stellt dies etwas ganz anderes dar als die Bewe-
gungen  des  radikalisierten  Islam.  Der  Islam  als  Religion  ist  von  anderen  Momenten
angetrieben, verfolgt mithin ganz andere Ziele als der politisch sich setzende Faschismus.
Man  muss  den  politologisch  etablierten  Begriff  des  Faschismus  inhaltlich  rigoros  entleeren,
um  oberflächliche  Ähnlichkeiten  ausmachen  zu  wollen.  Daß  man  eine  solche  Entleerung
methodisch vornehmen kann, um durch die Herauskristallisierung der „reinen Form“ den iso-
morphen Vergleich anzustellen, ist natürlich nicht von der Hand zu weisen. Aber selbst Georg
Simmel, Großmeister der sogenannten „formalen Soziologie“, wußte stets das formal Erkan-
nte dadurch wieder in den relativen Bezug zu setzen, daß er das geschichtlich wie sozial je
Spezifische mit  der Form verband, um das jeweilige Eigene erst eigentlich erfassen zu kön-
nen. Wie Webers Idealtyp ist auch Simmels Form eher Methode als Wesen, eher Instrument
der Erkenntnis als Erkenntnisziel: Das „Lager“ ist ohne Zweifel eine Form zivilisatorischer Or-
ganisation.  Man unterscheide aber  tunlichst  zwischen einem Ferien-,  einem Pfadfinder-  und
einem Konzentrationslager.  Tut  man  es  nicht,  hat  man  nicht  nur  komplexe  historische
Prozesse und gesellschaftliche Interaktionspraktiken gleichgeschaltet, sondern muß sich auch
dem Vorwurf ausgesetzt sehen, aus der selbstauferlegten Indifferenz eine Ideologie gebildet
zu haben. Will man etwa mit der Postulierung eines „Islamofaschismus“ behaupten, dass es

http://de.wikipedia.org/wiki/Islamismus
http://de.wikipedia.org/wiki/Faschismus
http://de.wikipedia.org/wiki/Neofaschismus
http://de.wikipedia.org/wiki/Organisation
http://de.wikipedia.org/wiki/Al-Qaida
http://de.wikipedia.org/wiki/Taliban
http://de.wikipedia.org/wiki/Muslimbrüder
http://de.wikipedia.org/wiki/Hisbollah


sich bei diesem Phänomen, wie beim Faschismus, um den Kult einer monolithischen Ideologie
handelt, muß man sich auch mit der schlichten Tatsache auseinandersetzen können, daß der
islamistische Fundamentalismus theokratisch angetrieben ist, während der Faschismus ten-
denziell nicht- bzw. auch dezidiert antireligiös war und agierte. Obwohl, wie erwähnt, sich die
Kirche historisch mit dem Faschismus zu arrangieren verstand, fungierte Religion nicht als
dessen generierende Voraussetzung, bestimmte also nicht seine ideologische Substanz. Ähn-
liches ließe sich im vergleichenden Hinblick auf den Primat des Staates darlegen, der im his-
torischen Faschismus eine zentrale, wenn nicht gar die zentrale, im islamischen Fundamental-
ismus hingegen kaum – und wenn, dann eine eher untergeordnete – Rolle spielt. Das darf
nicht mißverstanden werden: Natürlich gibt es einen modernen (zuweilen fanatisierten) ara-
bischen Nationalismus; aber als solcher ist er nicht Substrat des Islams, leitet sich mithin
nicht wesentlich religiös von ihm ab. Auch der nazistische (rassenbiologisch fundierte) Begriff
des „Volksgenossen“ ist anders konnotiert als der des Angehörigen der islamischen Ummah,
welcher nichts von einer Blutideologie weiß und sich auch nicht durch territoriale Ansäs-
sigkeit bestimmt, mithin auch den in der Diaspora lebenden Muslimen meint – und darin viel
mehr  dem  jüdisch-religiösen  Nation-,  Volks-  und  Diasporabegriff  als  Kategorien  des  genuin
aus der westlichen Moderne hervorgegangenen Faschismus verschwistert ist.

Es ist daher davon auszugehen, daß die Verwendung des Begriffs „Islamofaschismus“ wenig
mit analytischem Erkenntnisinteresse, umso mehr dafür mit ideologischer Polemik und poli-
tischer Indoktrination zu tun hat. Als konstitutiv darf hierbei der Terroranschlag des 9/11
angesehen werden. Angesichts der horrenden Dimension der New Yorker Katastrophe sah
sich  George  W.  Bush  genötigt,  mit  der  allgemeinen  Floskel  aufzuwarten,  daß  sich  die
amerikanische Reaktion gegen die Terroristen und deren Gastgeberländer richten werde.
Man sah sich dabei freilich vor ein Problem gestellt: Das akute Verlangen nach einem violen-
ten Racheakt schoß zwar hoch, aber man war vorerst nicht in der Lage, den anzugreifenden
Feind mit Sicherheit zu bestimmen. Die dringliche Notwendigkeit, den Feind erst zu konsti-
tuieren, ehe man ihn attackieren konnte, hatte etwas Erschreckendes an sich – was sich nicht
zuletzt daran erkennen ließ, daß keine vierundzwanzig Stunden, nachdem Afghanistan als
das erwünschte Konfliktland konstituiert worden war, der obligatorische „Kommentator“ einer
amerikanischen Tageszeitung bereits mit der Forderung auftrat, taktische Nuklearwaffen zur
Auslöschung der terroristischen Infrastruktur zu verwenden. Dies war in der Tat eine präze-
denzlose Neuerung: die erste Kriegserklärung, die der Definition des Feindes, gegen den man
Krieg zu führen trachtet, zuvorkam, wobei nicht nur der Feind erst erschaffen werden mußte;
auch seine Ziele mußten zuvor erkannt werden.

Es heißt, US-amerikanische Pläne für einen Krieg am Hindukusch habe es bereits zu Clintons
Zeiten in den 1990er Jahren gegeben. Daß dem womöglich so war, steht durchaus im Eink-
lang mit den geopolitischen Interessen der USA in Zentralasien, der Golfregion und dem Na-
hen Osten. So besehen, bot 9/11 die Gelegenheit, eine bereits anvisierte Interessenpolitik ans
kontingente  Terrorereignis  zu  koppeln  und  ideologisch  zu  verfestigen.  In  staatsoffiziellen
Zusammenhängen  dürfen  allerdings  partikulare  Interessen  nie  als  solche  erscheinen;
vielmehr müssen sie durch universalistische Scheinbegründungen kaschiert und mit ange-
blich fühlbarer Bedrohung verbunden werden. So geriet denn der Irakkrieg von 2003 bald
schon zum Partialprojekt der „Demokratisierung des Nahen Ostens“ und zum (für einen
solchen ausgegebenen) Präventivschlag gegen Saddam Husseins Massenvernichtungswaffen



(welche dieser freilich nicht besaß, wie sich erweisen sollte). Schwieriger gestaltete sich die
Rationalisierung des Afghanistan-Kriegs von 2001. Seine erste Apostrophierung als „Kreuz-
zug“ gegen den Terror mußte fallengelassen werden; zu provokant erschien den Beratern des
US-Präsidenten und gewissen Medien die religiöse Konnotierung des Feldzugs. So gerann
„the war on terror“ zum ideologischen Schlagwort,  das unbestimmt genug war,  um die
Kriegsproklamation zu legitimieren, ohne sich gleichwohl erhoffen zu dürfen, diesen Krieg bis
zur eindeutigen Entscheidung führen zu können. Und doch mußte Bush nicht ganz auf die re-
ligiöse Aufladung des „Kriegs gegen den Terror“ verzichten. In Reaktion auf terroristische Be-
drohungen des Londoner Luftverkehrs im August 2006 und in diesem Zusammenhang ge-
machte Verhaftungen, hielt er eine Rede, in der es unter anderem hieß: „The recent arrests
that our fellow citizens are now learning about are a stark reminder that this nation is at war
with Islamic fascists who will use any means to destroy those of us who love freedom, to hurt
our nation.“ Das war nicht das erste Mal, daß Bush diesen Ausdruck (oder auch Islamofascist)
gebrauchte;  es  dürfte  indes  der  Zeitpunkt  gewesen  sein,  an  dem  die  rhetorische  Is-
lamisierung des Faschismus (bzw. Faschisierung des Islams) sich immer deutlicher im Bewußt-
sein der Medien und rechtsgerichteter Gruppen im Westen niederzuschlagen begann. Es
sprengt den Rahmen dieses Aufsatzes, sorgfältig darzulegen, wie think tanks neokonservativ-
er Provenienz den kapitalistischen Krieg in muslimischen Regionen als Kampf gegen den „Isla-
mofaschismus“ umzudefinieren und im Sinne der Politik Bushs und ökonomischer Interessen-
vertretungen in den USA ideologisch zu propagieren begannen. Es kann gleichwohl als ver-
bürgt gelten, daß der Begriff „Islamofaschismus“ aus dem Geist der orchestrierten Legitima-
tion initiierter Kriege der USA – damals noch unangefochtener Welthegemon – im ersten
Jahrzehnt des neuen Jahrhunderts geboren wurde.

Es ist dabei nicht ausgemacht, ob Islamophobie die Ideologisierung des Phobischen (etwa
durch Begriffsbildungen wie Islamofaschismus) hervorbringt, oder die bereits ausgereifte Ide-
ologie des Phobischen bedarf, um sich die psychosoziale Verankerung im öffentlichen Raum
zu verfestigen. In welche Richtung der Kausalnexus auch immer zu denken ist, fest steht, daß
zwischen Islamophobie  und der  ideologischen Verwendung von  „Islamofaschismus“  eine
Wechselwirkung besteht. Wie es dabei zur Islamophobie kommt, ist von Land zu Land unter-
schiedlich. Europäische Länder mit kolonialistischer Vergangenheit, wie etwa England und
Frankreich, sehen sich in diesem Kontext mit anderen strukturellen Problemen konfrontiert
als etwa Deutschland, das keine vergleichbare Kolonialvergangenheit aufweist, aber als Ein-
wanderungsgesellschaft der Nachkriegsära den Entstehungszusammenhang von Islamopho-
bie nachgerade paradigmatisch darstellt. Unerörtert bleibe dabei der strukturelle historische
Vorlauf, der den „Islam“ bzw. „Moslems“ überhaupt zum Thema in Deutschland hat her-
anwachsen lassen. Als man in den 1960er Jahren wirtschaftswunderlich der Gastarbeiter be-
durfte, zögerte man nicht, sie ins Land zu holen. Daß man sie dabei als Gäste attribuierte,
gab sich zwar politisch korrekt höflich, meinte aber auch das, was mit dem Begriff des Gastes
gemeinhin einhergeht:  daß er kommt, um wieder zu gehen. Aber viele aus den großen
Schüben  der  italienischen,  spanischen,  jugoslawischen,  griechischen  und  zuletzt  auch
türkischen Gastarbeitern, die in die alte Bundesrepublik einwanderten, erwiesen sich eben als
die Art von Fremden, die Georg Simmel Jahrzehnte zuvor zum Topos gemacht hatte: als Wan-
dernde, die heute kommen und morgen bleiben. Das hatte eine Menge mit ökonomischen In-
teressen deutscher Arbeitgeber und dem rigiden Existenzkampf ausländischer Arbeitnehmer
zu tun (wie es denn heute mit Migrationsbewegungen aus einer hungernden dritten bzw. in-



frastrukturell schwachen zweiten in eine satte erste Welt zu tun hat). Nicht in Kauf genom-
men wurde zunächst, daß die, die man ins Land holte, sich lebensweltlich werden einrichten
müssen, wenn sie einmal beschlossen, zu bleiben. Und als sie begannen, sich einzuleben, gar
zu integrieren, war die Welt noch heil, solange man (gerüstet mit fröhlicher Multikulti-Gesin-
nung) das Fremde an den gebliebenen Gästen noch in der Form des Gangs „zum Italiener“
oder  „zum  Griechen“  als  kulinarische  Alltagsexotik  (abendländischer  Couleur)  genießen
durfte. Zum Problem wuchs dies Fremde erst dann heran, als die Lebenswelten der Immigran-
ten ein Sichtbarkeitsgrad erreichten, das mit dem herkömmlichen („normalen“) deutschen
Stadtbild und Öffentlichkeitsgewohnheiten kollidierte. Es ist davon auszugehen, daß man sich
auch  damit  wohl  hätte  abfinden mögen,  wenn diese  Intrusion  nicht  mit  einer  anderen  „Be-
drohlichkeit“ verbunden gewesen wäre: der fremden Religion.

Über Religion, wie gesagt, soll hier gleichwohl nicht geredet werden, jedenfalls nicht im Sinne
einer emanzipativen Religionskritik. Denn wäre dies der Ausgangspunkt, hätte man sich mit
der christlichen und jüdischen Religion nicht minder zu befassen als mit dem Islam. Daß man
aber die jüdisch-christliche Tradition plötzlich meint, im Rahmen der deutschen Islam-Debatte
hervorheben und preisen zu sollen, ist nicht nur das Mittel einer perfiden Islam-Polemik, wie
man sie sich dem Christentum und dem Judentum gegenüber nie erlauben würde, sondern
auch eine Verzeichnung der gesamten Geschichte des Abendlandes, mithin der jahrhun-
dertealten jüdischen Leiderfahrung in ihr. Man vergesse nie, daß Juden im und unter dem Is-
lam nie auch nur annährend das zu erleiden hatten, was ihnen im christlichen Abendland
widerfuhr. Wenn es eine jüdisch-christliche Tradition gab, dann die der christlichen Verfol-
gung der „Gottesmörder“,  die ein wesentlicheres Merkmal der gemeinsamen Geschichte
darstellt, als was der heutige jüdisch-christliche „Dialog“ glauben machen möchte. Im Munde
von manipulativen Politikern und polemisierenden Intellektuellen gerät diese „Tradition“ zur
Verhöhnung von Millionen Opfern dieser Tradition.

Was aber die Wirkmächtigkeit der Islamophobie in Deutschland ausmacht, ist etwas Anderes,
nur zaghaft Ausgesprochenes. Als der deutsche Antisemitismusforscher Wolfgang Benz sich
im Jahre 2010 einen Vergleich zwischen Antisemitismus und Islamophobie zu ziehen wagte,
sah er sich sogleich heftigster Kritik vonseiten des Feuilletons ausgesetzt. Daß er den Ver-
gleich  in  strukturell-phänomenolgischer  Absicht  gezogen  hatte,  ohne  den  Vergleich  der
realen  geschichtlichen  Auswirkungen  von  Antisemitismus  und  Islamophobie  auch  nur
anzudeuten, half ihm nichts. Er hatte ein Tabu angerührt, dessen Anrührung, gar Durch-
brechung im heutigen Deutschland nicht ungeahndet bleiben darf. Zu fragen bleibt gleich-
wohl, ob sich hinter der Empörung, die Benz‘ Vergleich auslöste, nicht noch etwas Schwerwie-
genderes verbirgt: eine unaufgearbeitete Dimension des deutschen Antisemitismus, der als
perennierendes Ressentiment, in die Schranken des Tabus verwiesen, sich nunmehr einer
neuen Projektionsfläche bedienen darf, um sich legitimerweise zu manifestieren. Er darf sich
sogar seiner Legitimität vergewissern, indem er „die Juden“, mit denen sich der Träger des
Ressentiments „identifiziert“, mutatis mutandis somit sich selbst, vor dem „Islam“ in Schutz
nimmt. Zu fragen wäre entsprechend, ob nicht gerade in der Islamophobie sozialpsycholo-
gisch hervorlugt, was – tabuisiert – unaufgearbeitete Residuen des antisemitischen Ressenti-
ments zum Inhalt hat. Sollte Zvi Rex mit seiner Behauptung, daß die Deutschen den Juden
Auschwitz nie verzeihen werden, recht haben, dürfte dies latente antisemitische Ressenti-
ment in der deutschen Islamophobie ihr Eldorado gefunden haben.



Wie sich dabei Islamophobie mit dem von Islamophoben zuweilen ideologisch erhobener Vor-
wurf  des  Islamofaschismus  verbindet,  läßt  sich  aus  der  spezifischen  Konstellation  von
Deutschen, Juden und Arabern herauslesen, wie es Gilbert Achcar in seinem Buch „The Arabs
and the Holocaust. The Arab-Israeli War of Narratives“ paradigmatisch nachgezeichnet und
analysiert hat. Das Neuralgische dieser Konstellation manifestiert sich zum einen in ihrem
realen geschichtlichen Zusammenhang: Von Deutschen ist an Juden – also im europäischen
Raum und Kulturbereich – Monströses verbrochen worden. Die Katastrophe ließ die sich bere-
its vor der Shoah als dringlich abzeichnende Errichtung einer nationalen Heimstätte für Juden
nach der Shoah zur historischen Notwendigkeit werden. Verwirklicht wurde dies Notwendige
indessen nicht in der realen (abendländischen) Hemisphäre der Katastrophe, sondern im Na-
hen Osten, und zwar so, daß das auf dem Territorium des zu errichtenden zionistischen
Staates lebende Kollektiv der Palästinenser den Akt der nationalen jüdischen Emanzipation
mit einer eigenen Katastrophe, der Nakba, bezahlte. Selbst wenn man sich darauf berufen
möchte, daß die zionistische Emphase als eine von der Shoah getrennte zu denken sei, kann
man kaum in Abrede stellen, daß der Holocaust den zionistischen Staatsgründungsakt mit ein-
er  welthistorischen  Bedeutung  auflud,  die  bald  genug  zur  Wahrnehmungsmatrix  der
Etablierung Israels als Judenstaat sowohl in dessen eigenen politischen Kultur samt der ihr zu-
grunde liegenden Staatsideologie als auch in Zugang und Haltung großer Teile „der Welt“ zu
Israel avancieren sollte.

Zum anderen lag aber eben darin auch der Grund für die allseitige ideologische Einfärbung
dieser  historischen  Konstellation,  welche  den  realen  politisch-territorialen  Konflikt  zwischen
den Arabern/Palästinensern und den Juden Israels zu dem von Gilbert Achcar postulierten
„War of Narratives“ hat werden lassen. Nicht von ungefähr unternahm es Azmi Bishara bere-
its in den frühen 1990er Jahren, die dem Topos „Die Araber und die Shoah“ implizite Konjunk-
tion zu problematisieren, indem er darauf hinwies, daß sich die arabische Wahrnehmung des
Holocaust grundlegend von der der „Deutschen“ und der der „Juden“ unterscheide. Denn
weder seien die Araber selbst Opfer des Holocaust gewesen, noch blickten sie auf die Vernich-
tung der Juden mit Schuldgefühlen. Gleichwohl insistierte Bishara auf die (und sei’s politisch
begründete)  Unabdingbarkeit  einer  Auseinandersetzung  der  arabischen  Welt  mit  der
geschichtlichen Katastrophe der Juden. So auch, wenig später, Edward Said, der das in der
arabischen Welt gängige Festhalten an der Vorstellung, „der Holocaust und das Leiden der Ju-
den  seien  nichts  weiter  als  eine  propagandistische  Lüge“  bzw.  „eine  Erfindung  des  Zionis-
mus“ heftig kritisierte. Weder Bishara noch Said standen dabei im Verdacht, die von is-
raelischen Juden verursachte Leiderfahrung der Palästinenser herunterspielen zu wollen. Im
Gegenteil. Aber sie waren eben auch nicht bereit, in den Chor der ideologisch Verblendeten
auf  arabischer  Seite  einzustimmen,  sondern sahen sich einer  im Kontext  besagter  neu-
raligischer Konstellation nicht leicht zu bewirkenden politischen Aufklärung kompromißlos ver-
pflichtet.

Die ausbleibende Auseinandersetzung mit der Shoah in der arabischen Welt ist dabei eine
Sache, eine andere – nicht minder gewichtige – die manifeste Shoah-Leugnung eines Ach-
madinedschad. Nimmt man noch hinzu, daß dessen Regime vorgeworfen wird, sich nuklear
bewaffnen zu wollen, um Israel attackieren, mithin vernichten zu können, ergibt sich die im-
manente Verschwisterung der Rhetorik des iranischen Führers mit einer faschistischen Ideolo-
gie Hitlerscher Couleur quasi wie von selbst. Für israelsolidarische, mit dem entsprechenden



Geschichtsgewissen ausgestattete Deutsche darf es dabei keinen Zweifel geben: Ungeachtet
der Frage, wie es um den Entwicklungsstand iranischer Nuklearwaffen real steht, und ob bei
ihrer  Herstellung  es  auch  zwangsläufig  zu  einem  Angriff  auf  Israel  kommen  werde;  unab-
hängig auch von der Frage, welcher Stellenwert der perfiden Drohrhetorik Achmadinedschads
beizumessen sei (und wie diese eventuell geopolitischen Interessen Israels und der USA in
der Region gerade entgegenkommt), stellt sich beim geschichtsbelasteten Deutschn sogleich
der  fällige  Reflex ein  –  „Israel  = Juden“ + „Judenvernichtung = Hitler“  + „Hitler  = Faschis-
mus“ ergibt automatisch „Bedrohung von Juden = Faschismus“,  wobei  es sich im spez-
ifischen Kontext des Nahen Ostens gleich bleibt, ob es sich um eine Bedrohung seitens des
Mullah-Staates oder einer anderen, minder mächtigen, islamischen Strömung handelt; die Be-
drohenden werden allesamt dem „Islamismus“ subsumiert, weil der Manichäismus der ideolo-
gischen  Wahrnehmung  keine  Differenzierung  zuläßt:  das  islamophobe  Ressentiment  soll  ja
gerade befestigt werden. Unerörtert bleibe dabei, von welchem Impuls dieses Ideologem
angerührt wird – von der judensolidarischen deutschen Geschichtsverantwortung, von der la-
tent antisemitischen Projektion von historisch Unbewältigtem auf den Islam oder von der Ra-
tionalisierung einer  ohnehin  bereits  vorwaltenden Islamophobie  mittels  einer  ideologisch
konsensfähigen „Solidarität mit den Juden“.

Die  geschichtlich  solcherart  generierte  deutsche  Islamophobie  findet  ihre  strukturelle  Ent-
sprechung in europäischen Ländern mit einer satteren Kolonialvergangenheit. Selten, wenn
überhaupt,  wird  reflektiert,  daß  die  Emigration  von  Moslems  nach  Ländern  wie  Frankreich
oder England etwas mit der historischen Kolonialzeit dieser Länder zu tun hat, und zwar nicht
nur im Hinblick auf den real entstandenen Nexus zwischen ihnen und ihren ehemaligen
Kolonien (die Geister, die sie kolonialistisch riefen, werden sie gleichsam nicht mehr los), son-
dern auch in Hinsicht auf das, was sich u.a. an Haß-, Ressentiment- und Feindseligkeitspoten-
tialen bei den ehemals Kolonisierten den vergangenen Kolonialherren gegenüber angestaut
hat. Daß man den Haß der einst Unterdrückten nun essentialistisch als Wesenszug islamisch-
er Religion und Kultur umzudeuten trachtet, mithin in den Vorwurf des Islamofaschismus gleit-
en läßt, mag dabei etwas mit der eigenen unbewältigten Vergangeneheit zu tun haben, na-
mentlich mit  dem bösen Geschichtsgewissen darüber,  nicht  nur  unterdrückt  und ausge-
beutet, sondern sich auch der White-man’s-burden-Ideologie herrenmenschlich verschrieben
zu haben. Darauf, daß der auf den Kolonialismus der Neuzeit im 20. Jahrhundert folgende
(kapitalistische) Imperialismus und der ihm verschwisterte Faschismus genuine Erzeugnisse
der  westliche  Politgeschichte  darstellen  (also  nicht  nur  der  Republikanismus  und  die
Demokratie, die man sich zugute hält und in deren Namen man auszieht, um die islamische
Welt staatspolitisch umzuerziehen), wird gar nicht erst eingegangen. Wozu auch, wenn das,
woran man einst schuldig geworden ist, nunmehr auf das projizierbar ist, was zum zentralen
Kriterium der Absetzung von der „westlichen Kultur“ (und ihrer „jüdisch-christlichen Tradi-
tion“) erhoben wird?

Was die Instrumentalisierung der europäischen, vor allem deutschen Vergangenheit zur De-
savouierung von Arabern (und mutatis mutandis des Islams) anbelangt, darf Israel durchaus
eine Vorreiterrolle beanspruchen. Das ist kaum überraschend, wenn man bedenkt, wie wirk-
mächtig die Instrumentalisierung der Shoah-Erinnerung zu fremdbestimmten Zwecken Israels
politische  Kultur  von  Anbeginn  affizierte.  Daß  die  heteronome  Funktionalisierung  der
jüdischen Geschichtskatastrophe dabei nicht nur auf nichtjüdische Kollektive gerichtet war



(und noch immer ist), sondern auch auf jüdische, ja selbst auf israelische, ist mittlerweile zum
selbstverständlichen Ärgernis geronnen. Als etwa im Januar 2005 israelische Siedler aus dem
Gazastreifen sich bei einer ihrer Protestaktionen gegen die von der israelischen Regierung
beschlossene Räumung ihres Siedlungsgebiets einen orangenen (die Farbe dieses Gebiets
symbolisierenden) Judenstern an ihre Kleidung hefteten, sich teilweise auch nicht entblöde-
ten, dem Stern einen Streifen mit dem Akronym DP (Displaced Person) beizufügen, war klar,
daß es sich zwar um eine wohl orchestrierte Politkampagne, zugleich aber auch um die Aus-
reizung  des  wohl  allerempfindlichsten  Punktes  israelischer  Kollektivneuralgien  handelte.
Nicht, daß die Instrumentalisierung der Shoah-Erinnerung der israelischen politischen Kultur,
wie gesagt, fremd wäre; ganz im Gegenteil haben sich ihre rechten Träger seit Jahrzehnten
gerade darin besonders effektiv geübt. Während aber die ideologische Manipulation der Ge-
denkkodierungen in der Vergangenheit  stets gegen Israelgegner und -feinde in der ara-
bischen Welt und in Europa, die Selbstviktimisierung „Israels“ mithin „nach außen“ gerichtet
war,  vereinnahmte die politische Aktion diesmal  das Grauen jüdischer Erfahrung im 20.
Jahrhundert  für  „nach  innen“  gesteuerte  Zwecke.  Zwar  haben  Siedler  israelische  Gren-
zschutzpolizisten und Soldaten öfter schon im Eifer kleiner, wiewohl stets medienwirksamer
Räumungsgefechte als „Nazis“ und „SS“ beschimpft, aber eine solche bewußt eingesetzte
Taktik, eine derart sich gegen die Regierung richtende, mithin sich von der Staatsräson rig-
oros absetzende Kampagne, bei der die Selbststilisierung als Opfer die „Regierungstäter“ un-
verkennbar in den historischen Vergleich mit den Nazis und die Siedler selbst in den mit en-
twurzelten Shoah-Überlebenden katapultierte, war neu. Der öffentliche Aufschrei gegen diese
Gleichsetzungen ließ denn auch nicht lange auf sich warten; die Kampagne wurde einige
Tage nach ihrem Start wieder eingestellt – nicht zuletzt freilich deshalb, weil ihre Initiatoren
das  deutliche  Gefühl  hatten,  die  erwünschte  Wirkung  öffentlicher  Aufmerksamkeit  bereits
erzielt zu haben. Das ist freilich nur ein Beispiel, das stellvertretend für zahllose andere steht.
Jüngst erst erschienen ultraorthodoxe Juden bei einer Auseinandersetzung mit israelischen
Polizeikräften im Rahmen einer Gegendemonstration zu Protesten, die von säkularer Seite ge-
gen  ihre  religiösen  Gepflogenheiten  Frauen  gegenüber  veranstaltet  worden  waren,  in  Klei-
dung von KZ-Insassen mit einem angehefteten gelben Judenstern und der Aufschrift „Jude“
darauf.  Es  gab  wieder  einen  öffentlichen  Aufschrei  ob  solcher  Instrumentalisierungspraxis.
Die Verkleidung wurde zurückgezogen – bis zum nächsten Mal, welches freilich ganz gewiß
kommen wird.

Und wenn sich schon der innerjüdische Shoah-Instrumentalisierungsdiskurs solcherart auszu-
toben  pflegt,  kann  man  sich  gut  vorstellen,  was  sich  in  dieser  Hinsicht  Israels  Feinden  ge-
genüber, Palästinensern, ihren Führern, Arabern überhaupt und Islamisten insbesondere, ab-
spielt. Für Premierminister Menachem Begin war der im 1982er Libanonkrieg von israelischen
Streitkräften in Beirut eingekesselte Yassir Arafat nicht weniger als der 1945 in seinem Berlin-
er Bunker gefangene Adolf Hitler. Nicht nur Hans Magnus Enzensberger galt Saddam Hussein
im 1991er Golfkrieg als „Hitlers Wiedergänger“: Ganz Israel war angesichts des Beschusses
von Tel-Aviv und Haifa mit irakischen Scud-Raketen von einer Holocaust-Hysterie erfaßt, bei
der „deutsches Gas“ und der bagdadische „Hitler“ als zentrale Protagonisten fungierten. Ariel
Sharon  erklärte  lapidar,  daß  aus  Europa  kommende  Israelkritik  zwangsläufig  antisemitisch
sei, was auch erkläre, wie es im alten Kontinent hatte zur Shoah kommen können, und aus
gleichem Geiste sei auch die anti-israelische Propaganda arabischer Länder geboren. Ent-
sprechend gelten palästinensische Terroristen vielen in Israel als Nazis und SS-Schergen. Daß



Irans  Achmadinedschad  kraft  künftiger  Nuklearbewaffnung  den  nächsten  jüdischen  Holo-
caust, diesmal in Israel, zu bewerkstelligen gedenkt, gilt fast schon als Gemeinplatz (wobei
nie mitreflektiert  wird,  ob dies Selbstverständliche als  triftig  zu erachten ist,  wenn man be-
denkt, daß die reale Bedrohung der Existenz Israels die massive Verwüstung Irans zur Folge
haben werde).  Es  wäre  nun müßig,  im hier  vorgegebenen begrenzten  Rahmen weitere
Beispiele anzuführen – es sind ihrer Legion. Stattdessen ist es angeraten, die geschichtlichen
und sozialen Quellen  solch  eklatant  perpetuierter  Strukturen ideologisierenden Ressenti-
ments zu reflektieren. Dazu einige Anmerkungen.

Die Vision der Errichtung eines Judenstaates gründete im grassierenden Judenhaß. Die Grün-
dung Israels vollzog sich in einem haßerfüllten regionalen Umfeld. Beides stimmt – und sug-
geriert doch einen unzulässigen Nexus. Denn während der moderne Antisemitismus von An-
beginn auf einer ahistorischen Wesensbestimmung „des Juden“ basierte, während er sein Ju-
denbild in einer Weise ideologisch reproduzierte, die es ihm immer wieder ermöglichte, sich
in seinem prästabilisierten Widerwillen ihm gegenüber bestärkt zu sehen, erwuchs der ara-
bische Haß auf das zionistische Projekt allgemein und auf die Errichtung des Staates Israel im
besonderen aus konkreten historisch-politischen Motiven: Im Gegensatz zum Antisemitismus,
geschichtliche Spätfolge eines jahrhundertealten abendländischen, zunächst primär religiös
begründeten Ressentiments gegenüber den Juden, war die islamische Welt  vor dem 20.
Jahrhundert keineswegs judenfeindlich geprägt; das diasporische Dasein der Juden in den ara-
bischen Ländern zeichnete sich gemeinhin eher durch Integration als durch sozialen Aussch-
luß und Verfolgung aus. Erst mit dem Beginn der zionistischen Bewegung, vor allem aber der
von ihr inspirierten jüdischen Ansiedlung in Palästina samt expansiver Landnahme, entfal-
teten sich massive feindselige Gefühle der Araber Juden gegenüber, die sich nach und nach
zu manifestem Haß steigerten. Wenn man heute also von islamistischem Antisemitismus
spricht, vom palästinensischen zumal, muß man ihn in einem ganz bestimmten Kontext be-
greifen: Bei den Haßtiraden in den islamischen Ländern handelt es sich im allgemeinen um
die Instrumentalisierung des israelisch-palästinensischen Konflikts zu demgogisch-fremdbes-
timmten Zwecken, die zumeist die inneren Probleme des jeweiligen Landes belangen, wobei
ein durch postkoloniale Ohnmacht aufgeladenes Ressentiment „dem Westen“ – mithin den
USA  und  ihrem  Verbündeten  Israel  –  gegenüber  im  Zuge  eines  gesteigerten  Affekts  gegen
den globalisierten Kapitalismus,  dessen Hauptopfer  Länder  der  sogenannten dritten und
vierten Welt sind, bedient wird. Der palästinensische Haß gründet hingegen in dem, was als
das vom Zionismus mit der schieren Gründung des Judenstaates an den Palästinensern be-
gangene historische Unrecht angesehen wird, vor allem aber in den über Jahrzehnte erlitte-
nen Repressionserfahrungen infolge des 1967er Krieges und des aus ihm hervorgegangenen
Okkupationsregimes. Daß dabei die Reaktion auf die reale Leiderfahrung in reaktionäre Ide-
ologie umschlagen kann, versteht sich von selbst. Denn der Haß (wie der Opferwille) nährt
sich, Walter Benjamin zufolge, am „Bild der geknechteten Vorfahren“ wie denn an der eige-
nen Knechtung; zugleich macht er aber auch blind für den bekämpften Gegner und den
Feind, zeitigt mitunter verblendete Dämonisierung und unrealistische Manichäisierung des
gerechten Emanzipationskampfes. Spätestens wenn die Siedler in den besetzten Gebieten
von den Palästinensern zur Verkörperung alles Jüdischen, die manifestierte Repression im
konkreten Kontext also zum Wesen des Jüdischen erhoben wird, schlägt der an sich vollkom-
men begreifliche Antizionismus der Palästinenser in Antisemitismus um, dabei den – islamis-
tisch  aufgeladenen  –  Haß  in  exzessive,  ideologisch  verfestigte  Vernichtungsphantasien



treibend.

Nicht minder komplex erweist sich indes die Genese des Araberhasses auf der jüdisch-is-
raelischen Seite. Denn zum einen schärft(e) er sich an der jahrzehntelangen Erfahrung ara-
bischer Gewaltanwendung, welche zumindest in der Zeit der großen regionalen Kriege etwas
Existenzbedohendes fürs israelische Kollektiv hatte, aber auch noch im heutigen Zustand
eines  eher  begrenzten Guerillakampfes  und punktuell  praktizierten Terrors  eine  latente,
selbst in Phasen relativer Ruhe fortwährende allgemeine Verunsicherung des israelischen Allt-
ags bewirkt. Daß man sich im Laufe der Zeit an diesen Grundzustand „gewöhnte“, macht u.a.
seinen Ideologiecharakter aus. Denn kaum je wird von einem Gros der jüdischen Bevölkerung
Israels der Anteil der israelischen Politik an der Perpetuierung ebendieser Gewalt reflektiert,
kaum je wird darüber nachgedacht, was es damit auf sich habe, daß man offenbar viel eher
bereit ist, in der Perspektivlosigkeit lähmender Stagnation zu verharren, als diese mutig zu
durchbrechen. Stattdessen ist man ganz leicht bei der Hand mit den längst zu unhinterfrag-
baren Ideologemen verfestigten Einsichten, daß die Araber „nur die Sprache der Gewalt“ ver-
stehen, weil dies eben ihre „Mentalität“ sei; daß die Israelis immer nur den Frieden erstrebt
hätten, jedoch auf taube Ohren aufseiten de Araber gestoßen seien, weshalb man denn
verurteilt sei, sich für immer „auf das Schwert“ zu verlassen und in zäher Wehrhaftigkeit im
Ozean des nahöstlichen Judenhasses zu behaupten.

Zum anderen fußt der grassierende Araberhaß breiter Teile der jüdischen Bevölkerung Israels
in einem ganz anderen ideologischen Bereich, dessen Wurzeln sich bis in die Anfänge des
politischen Zionismus zurückverfolgen lassen. Interessant dabei, daß die Mitglieder der im
Jahre 1909 gegründeten Wehrorganisation „Ha’schomer“, die es sich zur Aufgabe machte,
jüdische Ortschaften im Norden Palästinas vor arabischem Diebstahl bewachend zu schützen,
mithin die Gestalt eines neuen (des Pferderitts und des Waffengebrauchs kundigen) Juden vor
Augen hatte, hohe Wertschätzung für den bodenständigen, um sein Land mutig kämpfenden
Araber  hegten  –  sie  lernten  Arabisch,  kleideten  sich  oft  wie  Araber  an  und  pflegten  (pseu-
do)arabische Rituale. Erwähnenswert ist dieses Detail  der zionistischen Frühgeschichte in
Palästina, weil es mit einem bestimmten, freilich seitlichen Aspekt der Wahrnehmung al-
teingesessener Araber durch die zionistischen Siedler korrespondiert: der Romantisierung der
Gestalt  des „authentischen“,  in  seinem stolzen Äußeren etwas von der  Altehrwürdigkeit
längst vergangener biblischer Zeiten wahrenden Arabers. Daß Orientalistische, mithin von
westlich-projektivem  Herrschaftsblick  Getragene  dieser  partenalistischen  „Bewunderung“
wird erst sehr viel später zum Thema kritischer Reflexion erhoben werden. Aber schon in die-
sem Blick schlug sich nieder, was späterhin die Tragödie der fern-nahen Nachbarschaft von Ju-
den und Arabern in Israel-Palästina ausmachen sollte.

Denn parallel zu solch romantisierender Wahrnehmung „des Orientalen“ wurde das Verhält-
nis  der  auf  Landnahme und eigener  sozial-ökonomischer  wie  kultureller  Expansion  aus-
gerichteten jüdischen Siedler zu den arabischen Bewohnern des Landes durch eine Leere des
Blicks, durch dezidierte Nichtwahrnehmung der in Palästina bereits existierenden arabischen
Lebenswelten bestimmt. Dabei vermengten sich die Ideologie des abstrakten zionistischen
Anspruchs „Land ohne Volk für ein Volk ohne Land“ mit der westlichen Überheblichkeit der in
die Levante immigrierten Europäer, die als Fremde kamen, um zu bleiben, ihr Fremdes in der
vorgefundenen „Einöde“ aber zugleich auch als Kulturkapital und (jüdischen) Zivilisationsauf-
trag begriffen. In der Geschichtsschreibung des Zionismus wird seit etwa anderthalb Jahrzehn-



ten darüber gestritten, ob der Zionismus dem Kolonialismus zuzurechnen sei. Ohne sich auf
diese Debatte einlassen zu wollen, kann mit Gewißheit behauptet werden, daß zumindest die
Wahrnehmung der autochthonen Bevölkerung Palästinas durch die „aus dem Westen“ Kom-
menden, die sich bald genug zu realen Beherrschern des Landes aufschwingen sollten, kolo-
nialistische Züge trug. Daß dabei die in der Tat schweren Lebensbedingungen der Einwan-
dernden sowie ihre sich durch eine Geschichte von Ausgrenzung und Verfolgung gezeichnete
osteuropäische Herkunft nicht gerade dazu angelegt war, das „Herrschaftliche“ dieser aus
der Fremde kommenden Siedler zu nähren, sollte nicht darüber hinwegtäuschen, daß ihr Selb-
stverständnis als Pioniere, die gekommen waren, um die „Wüste zum Erblühen zu bringen“,
wie auch das reale westliche Bildungs- und technologische Kapital, dessen sie sich habhaft
wußten, sehr wohl dazu beitrugen, die herablassende Verachtung den „primitiven Orientalen“
gegenüber  zur  arroganten  Überlegenheitsideologie  (und  Matrix  sozial-psychischer  Selb-
stvergewisseung) heranwachsen zu lassen.

Und als dann die schon im Kern feindseligen Beziehungen in zunehmende Gewalt umschlu-
gen, die Bewohner des Landes sich mithin als nicht gerade „zahm“ erwiesen, bildeten sich
nach und nach auch Strukturen von Verachtung, Ressentiment und blankem Haß heraus.
Bezeichnend ist  in  diesem Zusammenhang,  wie  sich das innerisraelische Verhältnis  von
aschkenasischen und orientalischen Juden auf die Beziehung zu Arabern auswirkte. Denn
während die aschkenasische, also europäisch-westliche, Wahrnehmung alles Arabischen , wie
gesagt, durch Fremdheit und eine von dieser genuin sich ableitende Distanz (und ideolo-
gisierte Distanziertheit) vorgeprägt wurde, waren arabische Sprache und Kultur, arabische
Lebenswelten, Sitten und Gebräuche den in den 1950er Jahren aus dem Jemen, aus Maokko
und dem Irak in den jüngst errichteten Staat Israel einwandernden Juden mitnichten fremd –
ganz  im  Gegenteil  bildeten  sie  einen  organisch-integralen  Bestandteil  ihrer  Lebens-
geschichte, ihrer gesellschaftlichen Sozialisation und kulturellen Identität. Da nun aber „die
Araber“, mithin ihr „Arabisches“, als feindliches Gegenbild zum Zionismus, also zum Selb-
stverständnis der jüdischen Bürger Israels, auftraten und als solches auch ideologisiert wur-
den, sahen sich die orientalischen Juden vor dem Problem gestellt, sich von ihrer eigenen
sozial-kulturellen Herkunft distanzieren zu sollen. Das galt zwar für alle jüdischen Einwan-
derungswellen in Palästina und Israel im Verlauf der gesamten zionistischen Geschichte; aber
während die Entfernung der aschkenasischen Juden von ihrer europäischen Herkunft in ihrer
neuen levantinischen Heimat quasi  räumlich (mit)bestimmt wurde,  sahen sich die orien-
talischen Juden in der Region ihrer Herkunft zur proklamierten Absage an all das, was sie in
ebendieser Region geprägt hatte, gezwungen – wobei sie sich freilich in der neuen Heimat zu-
mindest insofern fremd fühlen mußten, als diese sich europäisch gerierte: Durch die Chronik
der jüdischen Einwanderungswellen bedingt, war das Land, in welches die orientalischen Ju-
den in den 1950er Jahren immigrierten,  bereits  aschkenasisch hegemonisiert.  Aschkena-
sische Juden, die schon während der Yishuv-Zeit ins Land gekommen bzw. in diesem geboren
wurden, mithin maßgeblich an der Herausbildung der prästaatlichen Infrastruktur des Landes
beteiligt  gewesen  waren,  beherrschten  die  politischen,  ökonomischen  und  kulturellen
Sphären und Institutionen Israels. Sie waren es, die die Eliten bildeten, die Prädispositionen
für die Entfaltung des konsensuell abgesegneten politischen Selbstverständnisses sowie einer
israelischen Hoch- und Populärkultur schufen und im Geiste ebendieses Hegemonialdenkens
die Richtlinien und Maßstäbe für adäquate Integration und staatsbürgerliche Anpassung stell-
ten.



Es ist  nun diesem strukturellen Grundumstand zuzuschreiben, daß sich unter den orien-
talischen  Juden  Israels  ein  spesifisches  Ressentiment  „den  Arabern“  gegenüber  heraus-
bildete: Da „die Araber“ als Feinde, die sie in der Tat waren, galten, sahen sich die ihren Ge-
sellschaften und Kulturen entstammenden, ihnen in lebensweltlicher Hinsicht eher ähnelnden
orientalischen Juden in besonderer Weise genötigt, sich von ihnen zu distanzieren, ja ihre Aus-
grenzung innerhalb Israels mit eigentümlicher Emphase zu ideologisieren. Diese Feststellung
ist pauschal; sie wird bewußt in idealtypisierendem Sinne vorgenommen. Indes, vergleichbar
mit  dem Ressentiment,  das  säkulare  aschkenasische Zionisten  orthodoxen Juden osteu-
ropäischer  Provenienz  gegenüber  entwickelten,  weil  diese  sie  offenbar  deutlich  an  ihre  ei-
gene diasporische Herkunft gemahnten (und im Grunde noch immer gemahnen), bildete sich
in Israel die Abneigung orientalischer Juden gegenüber Arabern heraus, weil gerade diese ih-
nen – gleichsam lebensweltlich plastisch – widerspiegelten, woher sie kamen, zugleich aber
auch, warum sie in Israel, trotz aller Ideologie ethnisch-religiös begründeter Gleichheit und
jüdischer Zusammengehörigkeit, großteils zu sozialen, wirtschftlichen und kulturellen „Verlier-
ern“ geworden und im israelisch-jüdischen Spektrum bis zum heutigen Tage geblieben sind.
Die ressentimentgeladene Abgrenzung von den in der Sozialschichtung und politischen Ideolo-
gie „unten“ angesiedelten Arabern diente den orientalischen Juden beim Prozeß ihrer is-
raelischen Integration als probates Mittel einer – wie immer verblendeten – „Erhöhung“ ihres
sozialen Status.

Wenn nun seit Mitte der 1990er Jahre die jüdisch-orientalische Intelligenz, welche sich in-
zwischen herausgebildet hat, kritisch beklagt, man habe die orientalischen Juden ihrer ur-
sprünglichen (also arabischen) kulturellen Identität beraubt; wenn der 1930 im Irak geborene
Schriftsteller Shimon Ballas sich selbst – für zionistische Ohren nachgerade unerträglich – als
„jüdischen Araber“ apostrophiert; wenn darüber hinaus der sogenannte „orientalische Ge-
sag“ (semer misrachi) in Israels Populärkultur sich dezidiert an arabischen Musikformen orien-
tiert,  dann  hat  dies  zum  einen  mit  einer  mehr  oder  minder  reflektierten,  dabei  freilich
durchaus affektgeladenen Kritik an der in Israel immer noch vorwaltenden aschkenasischen
Hegemonie zu tun, zugleich ist darin aber auch die historische Verschwisterung von Ressenti-
ment, Haß, Gewalt und Ideologie im Verhältnis von Juden und Arabern, jedoch auch im an
sich problemdurchwirkten Verhältnis von aschkenasischen und orientalischen Juden zueinan-
der sedimentiert.

Es bedarf keiner Absage an einer berechtigten Kritik des Islamismus, um sich klar darüber zu
werden, daß die Art und Weise, wie sie heute vielerorts in der westlichen Welt betrieben wird,
primär ideologischer Natur ist. Nicht nur hat der christliche Religionsfundamentalismus, wie
er etwa in den USA virulent kursiert, oder auch der jüdische, wie er vor allem in Israel zum
reaktionären politischen Faktor geronnen ist, dem islamischen Fundamentalismus nichts vor,
sondern es ist stets notwendig, den historischen und gesellschaftlichen Entstehungskontext
solcher Fundamentalismen kritisch zu durchleuchten, ehe man sich zu panischen Pauschal-
isierungen hinreißen läßt. Vor allem aber reflektiere man, was es damit auf sich haben kön-
nte, daß ein im Orient generierter Religionsfundamentalismus einer genuin im Europa der
Moderne  entstandenen  Regimeform,  die  Schrecklichstes  in  menschheitsgeschichtlichem
Maßstab gezeitigt hat, mir nichts, die nichts verschwistert wird. Besorgniserregend ist dabei
weniger  die  Frage  der  Stichhaltigkeit  dieser  Begriffsfusion  per  se,  als  vielmehr  die  ideolo-
gische  Unbekümmertheit,  mit  der  sie  in  den  letzten  Jahren  zu  heteronomen Zwecken infla-



tionär verwendet wird. Die Begriffsbildung „Islamofaschismus“ sagt, so besehen, über die ide-
ologischen Platzhalter dieses Begriffs nicht weniger aus als über den von ihnen als solchen at-
tackierten Islamismus.

 

* Die erste Version des Artikels erschien englisch: ´Islamofascism. Remarks on a Current Ide-
ologeme in: Die Welt des Islams, 25 (2012), S. 351-369

** Seit Erscheinen des Artikels (2012) sehen sich Palästinenser in Israel weiteren Diskri-
minierungen  ausgesetzt,  u.  a.  durch  das  2018  verabschiedete  Nationalstaatsgesetz.  Es
schrieb Israel als Staat des jüdischen Volkes fest und entzog dem Arabischen den Status der
zweiten Amtssprache. 


