@ Plattform fur unabhangigen Videojournalismus

Islamofaschismus
Anmerkungen zu einem aktuellen Ideologem

Vorab: Der Stellenwert von Religion in der Zivilisationsgeschichte bemiBt sich an der grund-
satzlichen Einstellung zur Religion.

Moshe Zuckermann

Zum
Begriff

Islamofaschismus

16. Juli 2021 - Moshe Zuckermann

Fur Religiose (Orthodoxe, gemaligt Fromme oder schlichte Traditionsbewahrer) bewertet
sich Religion elementar anders als flr Sakulare (Religionsindifferente, Agnostiker oder gestan-
dene Atheisten).

Dal Denker von der geistigen GroRe eines Marx, Nietzsche oder Freud gerade Religion zum
zentralen Gegenstand ihrer Ideologie- bzw. Gesellschafts- und Kulturkritik erhoben haben, gar
von ,Menschheitsneurose” sprachen, verweist darauf, daB man es (ihnen zufolge) mit einem
transhistorischen Faktor der Geschichte zu tun hat, der bereits als solcher das eigentliche
Problem von Kultur, mithin von Geschichte darstellt: Geht man davon aus, daR nicht Gott den
Menschen, sondern der Mensch Gott erschaffen hat, nimmt sich der schiere Gottesglaube als
Aberglaube oder ,falsches BewulStsein“ bzw. seine zivilisatorisch institutionalisierte Manifesta-
tionen bereits als kritikwiirdig oder auch - radikaler - als ein zu Uberwindendes aus.

Von selbst versteht sich dabei, das wahrhaft Glaubige in dieser Einstellung nichts als Haresie


https://weltnetz.tv/autoren/moshezuckermann

und Blasphemie zu erblicken vermogen, was in Epochen ihrer politischen Macht zu inquisi-
tonsgestahlten Ketzerverfolgungen und vielen anderen Auswuchesen religioser Selb-
stvergewisserung fuhrte. Klar sein durfte demnach eines: Gottesglaube (bzw. Religion) und
Atheismus (bzw. Religionsverneinung) sind inkompatibel.

Der Konflikt zwischen ihnen ist ein moderner, kann mithin einzig politisch entschieden wer-
den. Aber bereits im Mittelalter verfestigten sich seine historischen Vorformen im Investi-
tutrstreit, der freilich noch nichts mit Hinterfragung des Gottesglaubens per se zu tun hatte,
sondern lediglich mit dem Primat der Machtbestimmung. Das noch aus der Antike uberlie-
ferte Postulat cuius regio, eius religio sollte zur Reformationszeit bereits einen dies-
bezlglichen Kompromis zur Maxime erheben, wobei der politischen Macht die Oberhand
zugesprochen wurde. Man mag nicht zuletzt darin den Beginn der westlichen Sakularisierung
erblicken, welche ihrerseits durch einen allmahlich einsetztenden Strukturwandel von Ge-
sellschaft und Okonomie notwendig wurde. In der halbwegs sakularisierten Moderne erklarte
sich dann die politische Doktrin der bewuBten Trennung von Staat und Kirche zur grundlegen-
den, bis heute weitgehend gultigen Pramisse des Nationalstaatsmodells.

Nicht in Abrede soll dabei gestellt werden, dals auch unter den Bedingungen moderner Tren-
nung von Staat und Kirche die Institutionen der etablierten Religion stets eine Rolle in der Poli-
tik spielten. Dies erweist sich nicht nur an den Werten politischer Parteien, die etwa das At-
tribut des Christlichen in ihrem Namen fuhren, oder - wie z.B. in Israel - als religiose Parteien
im sakularen Parlament agieren. Vielmehr manifestiert sich der Impact der Verschwisterung
religioser Institutionen mit dem politischen Gesamtfeld ihres Landes in fundamentalen
Krisenzeiten, in denen die Stellung der institutionalisierten Religion zum krisengeschuttelten
sakularen Staat auf die Probe gestellt wird. Der Nationalsozialismus ist nicht aus der
christlichen Religion hervorgegangen, aber nicht von ungefahr befalSten sich Historiker mit
der Einstellung der Kirchen zum Naziregime bzw. mit deren prekaren Bereitschaft, von die-
sem ideologisch vereinnahmt zu werden.

Und doch - gerade im Sinne der Anerkennung der Wechselwirkung von Religion und Politik
und des Wissens ums Politische in jeder organisierten Glaubenspraxis - bedarf es analytisch-
er Vorsicht bei begriffsverbindenden Bezeichnungen von politischen bzw. religiésen Entitaten.
Wenn etwa lIsrael sich als ein ,judisch-demokratischer Staat” darstellt und als solcher
wahrgenommen werden mochte, mull man fragen, was es mit diesem attributiven Konnex
auf sich hat: Was ist in diesem Zusammenhang unter ,judisch” zu verstehen? Wenn damit
die Religionszugehorigkeit gemeint ist, darf in Zweifel gezogen werden, dall bei einem
solchen Postulat, welches zum bestimmenden, mithin beschrankenden Kriterium fur den An-
spruch auf israelische Staatsangehdrigkeit erhoben worden ist, eine genuine demokratische
Praxis, die sich auf den liberalen Burgerbegriff beruft, Gberhaupt gewahrleistet werden kann.
Formal sind nichtjudische arabische Bewohner Israels gleichberechtigte Burger des Landes;
real leben sie seit Bestehen des Staates wirtschaftlich, politisch, kulturell wie zivilge-
sellschaftlich als Burger zweiter Klasse. Im Hinblick auf 6konomische Ressourcenverteiligung,
Legitimitat ihrer politischen Partizipation, ihre realen Chancen auf dem Arbeitsmarkt, ihren
Zugang zu den Eliten des Landes etc. [alst ihre Lebenswirklichkeit den Demokratie-Begriff, mit
dem sich Israel stets zu schmucken pflegt, zur perfiden Ideologie verkommen. Von der Absur-
ditat des Anspruchs, als Staat, der ein Uber 40 Jahre wahrendes Besatzungsregime unterhalt,
fur demokratisch erachtet zu werden, soll hier geschwiegen werden.**



Nun ist im letzten Jahrzehnt der Begriff ,Islamofaschismus” aufgekommen und macht seit ger-
aumer Zeit in polemischen, aber auch in seriésen Politdiskursen die Runde. Im Internet-Portal
Wikipedia findet sich dazu folgende Beschreibung: ,Islamofaschismus ist ein kontroverser Ne-
ologismus, der Ahnlichkeiten in Ideologie und Praxis zwischen modernen islamistischen Bewe-
gungen und europaischem Faschismus des 20. Jahrhunderts, bzw. zu neofaschistischen und
totalitaren Bewegungen der Gegenwart suggeriert. Als islamfaschistische Organisationen wur-
den unter anderem Al-Qaida, die Taliban, die Muslimbruderschaft, Hamas und Hisbollah
bezeichnet”. Dal’ selbst ein George W. Bush sich bemuRigt flhlte, zu verkunden, der Westen
befande sich im Krieg mit ,Islamic fascists”, indiziert, zur welch ideologischen Prominenz es
der Begriff gebracht hat; zugleich aber darf ebendies belachelt werden, wenn man bedenkt,
mit welcher (materiellen wie politischen) Emphase die Mudschahedin, Vorganger der Taliban,
im sowjetisch-afghanischen Krieg der 1980er Jahre gerade von den USA finanziert und unter-
stutzt wurden. Damals waren die afghanischen Islamisten noch keine Faschisten und die USA
deren Verbundete. DaR es auch einem Saddam Hussein mit den USA (bzw. dem Westen) so
erging - zunachst Verbindeter im Krieg, den er gegen den Iran der Mullahs in den 1980er
Jahren fuhrte, dann als ,Hitlers Wiederganger” apostrophiert -, verweist darauf, dals der den
Islamisten wie nicht-islamistischen Protagonisten der arabischen Welt beigemessene Stellenw-
ert sich einzig an deren Funktion in der Verfolgung geopolitischer Interessen der USA (bzw.
des westlichen Kapitalismus) orientiert. Der Islam und seine islamistischen Platzhalter werden
dann zum Problem, wenn sie mit Interessen und Forderungen der USA, die mit der Religion
per se und ihrer je spezifischen Ausformungen herzlich wenig zu tun haben, in den jeweiligen
okonomisch-politischen Widerspruch geraten.

Nimmt man die in den 1960er Jahren geleisteten Analysen und Begriffsbestimmungen des
Faschismus zum paradigmatischen Ausgangspunkt der Erorterung, so kommt man nicht um
die Erkenntnis herum, dal8 der islamistische Fundamentalismus in Genese und Form sehr
wenig, wenn Uberhaupt etwas, mit dem historischen Phanomen des Faschismus gemein hat.
Versteht man namlich unter Faschismus das, was sich unter gewissen geschichtlichen Kon-
stellationen etwa in Italien, Spanien und Ungarn oder als spezifische Sonderform im
deutschen Nationalsozialismus formierte, so stellt dies etwas ganz anderes dar als die Bewe-
gungen des radikalisierten Islam. Der Islam als Religion ist von anderen Momenten
angetrieben, verfolgt mithin ganz andere Ziele als der politisch sich setzende Faschismus.
Man muss den politologisch etablierten Begriff des Faschismus inhaltlich rigoros entleeren,
um oberflachliche Ahnlichkeiten ausmachen zu wollen. Dak man eine solche Entleerung
methodisch vornehmen kann, um durch die Herauskristallisierung der ,reinen Form“ den iso-
morphen Vergleich anzustellen, ist natlrlich nicht von der Hand zu weisen. Aber selbst Georg
Simmel, GroBmeister der sogenannten ,formalen Soziologie”, wuBte stets das formal Erkan-
nte dadurch wieder in den relativen Bezug zu setzen, dal8 er das geschichtlich wie sozial je
Spezifische mit der Form verband, um das jeweilige Eigene erst eigentlich erfassen zu kon-
nen. Wie Webers Idealtyp ist auch Simmels Form eher Methode als Wesen, eher Instrument
der Erkenntnis als Erkenntnisziel: Das ,Lager” ist ohne Zweifel eine Form zivilisatorischer Or-
ganisation. Man unterscheide aber tunlichst zwischen einem Ferien-, einem Pfadfinder- und
einem Konzentrationslager. Tut man es nicht, hat man nicht nur komplexe historische
Prozesse und gesellschaftliche Interaktionspraktiken gleichgeschaltet, sondern mul$ sich auch
dem Vorwurf ausgesetzt sehen, aus der selbstauferlegten Indifferenz eine Ideologie gebildet
zu haben. Will man etwa mit der Postulierung eines ,Islamofaschismus” behaupten, dass es


http://de.wikipedia.org/wiki/Islamismus
http://de.wikipedia.org/wiki/Faschismus
http://de.wikipedia.org/wiki/Neofaschismus
http://de.wikipedia.org/wiki/Organisation
http://de.wikipedia.org/wiki/Al-Qaida
http://de.wikipedia.org/wiki/Taliban
http://de.wikipedia.org/wiki/Muslimbrüder
http://de.wikipedia.org/wiki/Hisbollah

sich bei diesem Phanomen, wie beim Faschismus, um den Kult einer monolithischen Ideologie
handelt, mull man sich auch mit der schlichten Tatsache auseinandersetzen konnen, daf8 der
islamistische Fundamentalismus theokratisch angetrieben ist, wahrend der Faschismus ten-
denziell nicht- bzw. auch dezidiert antireligios war und agierte. Obwohl, wie erwahnt, sich die
Kirche historisch mit dem Faschismus zu arrangieren verstand, fungierte Religion nicht als
dessen generierende Voraussetzung, bestimmte also nicht seine ideologische Substanz. Ahn-
liches lieBBe sich im vergleichenden Hinblick auf den Primat des Staates darlegen, der im his-
torischen Faschismus eine zentrale, wenn nicht gar die zentrale, im islamischen Fundamental-
ismus hingegen kaum - und wenn, dann eine eher untergeordnete - Rolle spielt. Das darf
nicht miBverstanden werden: Naturlich gibt es einen modernen (zuweilen fanatisierten) ara-
bischen Nationalismus; aber als solcher ist er nicht Substrat des Islams, leitet sich mithin
nicht wesentlich religiés von ihm ab. Auch der nazistische (rassenbiologisch fundierte) Begriff
des ,Volksgenossen“ ist anders konnotiert als der des Angehdrigen der islamischen Ummah,
welcher nichts von einer Blutideologie weifs und sich auch nicht durch territoriale Ansas-
sigkeit bestimmt, mithin auch den in der Diaspora lebenden Muslimen meint - und darin viel
mehr dem judisch-religiosen Nation-, Volks- und Diasporabegriff als Kategorien des genuin
aus der westlichen Moderne hervorgegangenen Faschismus verschwistert ist.

Es ist daher davon auszugehen, dal§ die Verwendung des Begriffs ,Islamofaschismus®” wenig
mit analytischem Erkenntnisinteresse, umso mehr dafur mit ideologischer Polemik und poli-
tischer Indoktrination zu tun hat. Als konstitutiv darf hierbei der Terroranschlag des 9/11
angesehen werden. Angesichts der horrenden Dimension der New Yorker Katastrophe sah
sich George W. Bush gendétigt, mit der allgemeinen Floskel aufzuwarten, daB sich die
amerikanische Reaktion gegen die Terroristen und deren Gastgeberlander richten werde.
Man sah sich dabei freilich vor ein Problem gestellt: Das akute Verlangen nach einem violen-
ten Racheakt scho8 zwar hoch, aber man war vorerst nicht in der Lage, den anzugreifenden
Feind mit Sicherheit zu bestimmen. Die dringliche Notwendigkeit, den Feind erst zu konsti-
tuieren, ehe man ihn attackieren konnte, hatte etwas Erschreckendes an sich - was sich nicht
zuletzt daran erkennen liel8, dal8 keine vierundzwanzig Stunden, nachdem Afghanistan als
das erwunschte Konfliktland konstituiert worden war, der obligatorische ,,Kommentator” einer
amerikanischen Tageszeitung bereits mit der Forderung auftrat, taktische Nuklearwaffen zur
Ausloschung der terroristischen Infrastruktur zu verwenden. Dies war in der Tat eine praze-
denzlose Neuerung: die erste Kriegserklarung, die der Definition des Feindes, gegen den man
Krieg zu fuhren trachtet, zuvorkam, wobei nicht nur der Feind erst erschaffen werden mufSte;
auch seine Ziele mufSten zuvor erkannt werden.

Es heillt, US-amerikanische Plane flr einen Krieg am Hindukusch habe es bereits zu Clintons
Zeiten in den 1990er Jahren gegeben. Dal dem womaoglich so war, steht durchaus im Eink-
lang mit den geopolitischen Interessen der USA in Zentralasien, der Golfregion und dem Na-
hen Osten. So besehen, bot 9/11 die Gelegenheit, eine bereits anvisierte Interessenpolitik ans
kontingente Terrorereignis zu koppeln und ideologisch zu verfestigen. In staatsoffiziellen
Zusammenhangen durfen allerdings partikulare Interessen nie als solche erscheinen;
vielmehr mussen sie durch universalistische Scheinbegrindungen kaschiert und mit ange-
blich fuhlbarer Bedrohung verbunden werden. So geriet denn der Irakkrieg von 2003 bald
schon zum Partialprojekt der ,Demokratisierung des Nahen Ostens” und zum (fur einen
solchen ausgegebenen) Praventivschlag gegen Saddam Husseins Massenvernichtungswaffen



(welche dieser freilich nicht besaR, wie sich erweisen sollte). Schwieriger gestaltete sich die
Rationalisierung des Afghanistan-Kriegs von 2001. Seine erste Apostrophierung als , Kreuz-
zug“ gegen den Terror muBte fallengelassen werden; zu provokant erschien den Beratern des
US-Prasidenten und gewissen Medien die religiose Konnotierung des Feldzugs. So gerann
»the war on terror” zum ideologischen Schlagwort, das unbestimmt genug war, um die
Kriegsproklamation zu legitimieren, ohne sich gleichwohl erhoffen zu durfen, diesen Krieg bis
zur eindeutigen Entscheidung fihren zu konnen. Und doch mufSte Bush nicht ganz auf die re-
ligiose Aufladung des ,Kriegs gegen den Terror” verzichten. In Reaktion auf terroristische Be-
drohungen des Londoner Luftverkehrs im August 2006 und in diesem Zusammenhang ge-
machte Verhaftungen, hielt er eine Rede, in der es unter anderem hiel3: ,The recent arrests
that our fellow citizens are now learning about are a stark reminder that this nation is at war
with Islamic fascists who will use any means to destroy those of us who love freedom, to hurt
our nation.” Das war nicht das erste Mal, dal8 Bush diesen Ausdruck (oder auch Islamofascist)
gebrauchte; es durfte indes der Zeitpunkt gewesen sein, an dem die rhetorische Is-
lamisierung des Faschismus (bzw. Faschisierung des Islams) sich immer deutlicher im Bewuf3t-
sein der Medien und rechtsgerichteter Gruppen im Westen niederzuschlagen begann. Es
sprengt den Rahmen dieses Aufsatzes, sorgfaltig darzulegen, wie think tanks neokonservativ-
er Provenienz den kapitalistischen Krieg in muslimischen Regionen als Kampf gegen den , Isla-
mofaschismus” umzudefinieren und im Sinne der Politik Bushs und 6konomischer Interessen-
vertretungen in den USA ideologisch zu propagieren begannen. Es kann gleichwohl als ver-
buargt gelten, dal der Begriff ,Islamofaschismus” aus dem Geist der orchestrierten Legitima-
tion initiierter Kriege der USA - damals noch unangefochtener Welthegemon - im ersten
Jahrzehnt des neuen Jahrhunderts geboren wurde.

Es ist dabei nicht ausgemacht, ob Islamophobie die Ideologisierung des Phobischen (etwa
durch Begriffsbildungen wie Islamofaschismus) hervorbringt, oder die bereits ausgereifte Ide-
ologie des Phobischen bedarf, um sich die psychosoziale Verankerung im o&ffentlichen Raum
zu verfestigen. In welche Richtung der Kausalnexus auch immer zu denken ist, fest steht, dal§
zwischen Islamophobie und der ideologischen Verwendung von ,lIslamofaschismus” eine
Wechselwirkung besteht. Wie es dabei zur Islamophobie kommt, ist von Land zu Land unter-
schiedlich. Europaische Lander mit kolonialistischer Vergangenheit, wie etwa England und
Frankreich, sehen sich in diesem Kontext mit anderen strukturellen Problemen konfrontiert
als etwa Deutschland, das keine vergleichbare Kolonialvergangenheit aufweist, aber als Ein-
wanderungsgesellschaft der Nachkriegsara den Entstehungszusammenhang von Islamopho-
bie nachgerade paradigmatisch darstellt. Unerodrtert bleibe dabei der strukturelle historische
Vorlauf, der den ,Islam” bzw. ,Moslems” Uberhaupt zum Thema in Deutschland hat her-
anwachsen lassen. Als man in den 1960er Jahren wirtschaftswunderlich der Gastarbeiter be-
durfte, zogerte man nicht, sie ins Land zu holen. DaR man sie dabei als Gaste attribuierte,
gab sich zwar politisch korrekt héflich, meinte aber auch das, was mit dem Begriff des Gastes
gemeinhin einhergeht: dall er kommt, um wieder zu gehen. Aber viele aus den groRen
Schiben der italienischen, spanischen, jugoslawischen, griechischen und zuletzt auch
turkischen Gastarbeitern, die in die alte Bundesrepublik einwanderten, erwiesen sich eben als
die Art von Fremden, die Georg Simmel Jahrzehnte zuvor zum Topos gemacht hatte: als Wan-
dernde, die heute kommen und morgen bleiben. Das hatte eine Menge mit 6konomischen In-
teressen deutscher Arbeitgeber und dem rigiden Existenzkampf auslandischer Arbeitnehmer
zu tun (wie es denn heute mit Migrationsbewegungen aus einer hungernden dritten bzw. in-



frastrukturell schwachen zweiten in eine satte erste Welt zu tun hat). Nicht in Kauf genom-
men wurde zunachst, daf die, die man ins Land holte, sich lebensweltlich werden einrichten
mussen, wenn sie einmal beschlossen, zu bleiben. Und als sie begannen, sich einzuleben, gar
zu integrieren, war die Welt noch heil, solange man (gerustet mit frohlicher Multikulti-Gesin-
nung) das Fremde an den gebliebenen Gasten noch in der Form des Gangs ,zum Italiener”
oder ,zum Griechen” als kulinarische Alltagsexotik (abendlandischer Couleur) genieRen
durfte. Zum Problem wuchs dies Fremde erst dann heran, als die Lebenswelten der Immigran-
ten ein Sichtbarkeitsgrad erreichten, das mit dem herkdmmlichen (,normalen”) deutschen
Stadtbild und Offentlichkeitsgewohnheiten kollidierte. Es ist davon auszugehen, dak man sich
auch damit wohl hatte abfinden mogen, wenn diese Intrusion nicht mit einer anderen ,Be-
drohlichkeit” verbunden gewesen ware: der fremden Religion.

Uber Religion, wie gesagt, soll hier gleichwohl nicht geredet werden, jedenfalls nicht im Sinne
einer emanzipativen Religionskritik. Denn ware dies der Ausgangspunkt, hatte man sich mit
der christlichen und judischen Religion nicht minder zu befassen als mit dem Islam. Dal8 man
aber die judisch-christliche Tradition pl6tzlich meint, im Rahmen der deutschen Islam-Debatte
hervorheben und preisen zu sollen, ist nicht nur das Mittel einer perfiden Islam-Polemik, wie
man sie sich dem Christentum und dem Judentum gegenuber nie erlauben wlrde, sondern
auch eine Verzeichnung der gesamten Geschichte des Abendlandes, mithin der jahrhun-
dertealten judischen Leiderfahrung in ihr. Man vergesse nie, dal8 Juden im und unter dem Is-
lam nie auch nur annahrend das zu erleiden hatten, was ihnen im christlichen Abendland
widerfuhr. Wenn es eine judisch-christliche Tradition gab, dann die der christlichen Verfol-
gung der ,Gottesmorder”, die ein wesentlicheres Merkmal der gemeinsamen Geschichte
darstellt, als was der heutige judisch-christliche ,Dialog” glauben machen mdchte. Im Munde
von manipulativen Politikern und polemisierenden Intellektuellen gerat diese ,Tradition” zur
Verhohnung von Millionen Opfern dieser Tradition.

Was aber die Wirkmachtigkeit der Islamophobie in Deutschland ausmacht, ist etwas Anderes,
nur zaghaft Ausgesprochenes. Als der deutsche Antisemitismusforscher Wolfgang Benz sich
im Jahre 2010 einen Vergleich zwischen Antisemitismus und Islamophobie zu ziehen wagte,
sah er sich sogleich heftigster Kritik vonseiten des Feuilletons ausgesetzt. Dall er den Ver-
gleich in strukturell-phanomenolgischer Absicht gezogen hatte, ohne den Vergleich der
realen geschichtlichen Auswirkungen von Antisemitismus und Islamophobie auch nur
anzudeuten, half ihm nichts. Er hatte ein Tabu angeruhrt, dessen Anruhrung, gar Durch-
brechung im heutigen Deutschland nicht ungeahndet bleiben darf. Zu fragen bleibt gleich-
wohl, ob sich hinter der Empo6rung, die Benz' Vergleich ausloste, nicht noch etwas Schwerwie-
genderes verbirgt: eine unaufgearbeitete Dimension des deutschen Antisemitismus, der als
perennierendes Ressentiment, in die Schranken des Tabus verwiesen, sich nunmehr einer
neuen Projektionsflache bedienen darf, um sich legitimerweise zu manifestieren. Er darf sich
sogar seiner Legitimitat vergewissern, indem er ,die Juden“, mit denen sich der Trager des
Ressentiments ,identifiziert”, mutatis mutandis somit sich selbst, vor dem ,lIslam“ in Schutz
nimmt. Zu fragen ware entsprechend, ob nicht gerade in der Islamophobie sozialpsycholo-
gisch hervorlugt, was - tabuisiert - unaufgearbeitete Residuen des antisemitischen Ressenti-
ments zum Inhalt hat. Sollte Zvi Rex mit seiner Behauptung, dal8 die Deutschen den juden
Auschwitz nie verzeihen werden, recht haben, durfte dies latente antisemitische Ressenti-
ment in der deutschen Islamophobie ihr Eldorado gefunden haben.



Wie sich dabei Islamophobie mit dem von Islamophoben zuweilen ideologisch erhobener Vor-
wurf des Islamofaschismus verbindet, lallt sich aus der spezifischen Konstellation von
Deutschen, Juden und Arabern herauslesen, wie es Gilbert Achcar in seinem Buch , The Arabs
and the Holocaust. The Arab-Israeli War of Narratives” paradigmatisch nachgezeichnet und
analysiert hat. Das Neuralgische dieser Konstellation manifestiert sich zum einen in ihrem
realen geschichtlichen Zusammenhang: Von Deutschen ist an Juden - also im europaischen
Raum und Kulturbereich - Monstroses verbrochen worden. Die Katastrophe lief8 die sich bere-
its vor der Shoah als dringlich abzeichnende Errichtung einer nationalen Heimstatte fur Juden
nach der Shoah zur historischen Notwendigkeit werden. Verwirklicht wurde dies Notwendige
indessen nicht in der realen (abendlandischen) Hemisphare der Katastrophe, sondern im Na-
hen Osten, und zwar so, dalR das auf dem Territorium des zu errichtenden zionistischen
Staates lebende Kollektiv der Palastinenser den Akt der nationalen judischen Emanzipation
mit einer eigenen Katastrophe, der Nakba, bezahlte. Selbst wenn man sich darauf berufen
mochte, dal die zionistische Emphase als eine von der Shoah getrennte zu denken sei, kann
man kaum in Abrede stellen, da8 der Holocaust den zionistischen Staatsgriindungsakt mit ein-
er welthistorischen Bedeutung auflud, die bald genug zur Wahrnehmungsmatrix der
Etablierung Israels als Judenstaat sowohl in dessen eigenen politischen Kultur samt der ihr zu-
grunde liegenden Staatsideologie als auch in Zugang und Haltung grolSer Teile ,,der Welt” zu
Israel avancieren sollte.

Zum anderen lag aber eben darin auch der Grund fur die allseitige ideologische Einfarbung
dieser historischen Konstellation, welche den realen politisch-territorialen Konflikt zwischen
den Arabern/Palastinensern und den Juden Israels zu dem von Gilbert Achcar postulierten
~War of Narratives” hat werden lassen. Nicht von ungefahr unternahm es Azmi Bishara bere-
its in den fruhen 1990er Jahren, die dem Topos , Die Araber und die Shoah* implizite Konjunk-
tion zu problematisieren, indem er darauf hinwies, dal$ sich die arabische Wahrnehmung des
Holocaust grundlegend von der der ,Deutschen” und der der ,Juden” unterscheide. Denn
weder seien die Araber selbst Opfer des Holocaust gewesen, noch blickten sie auf die Vernich-
tung der Juden mit Schuldgefuhlen. Gleichwohl insistierte Bishara auf die (und sei’s politisch
begrindete) Unabdingbarkeit einer Auseinandersetzung der arabischen Welt mit der
geschichtlichen Katastrophe der Juden. So auch, wenig spater, Edward Said, der das in der
arabischen Welt gangige Festhalten an der Vorstellung, ,der Holocaust und das Leiden der Ju-
den seien nichts weiter als eine propagandistische Lige” bzw. ,eine Erfindung des Zionis-
mus* heftig kritisierte. Weder Bishara noch Said standen dabei im Verdacht, die von is-
raelischen Juden verursachte Leiderfahrung der Palastinenser herunterspielen zu wollen. Im
Gegenteil. Aber sie waren eben auch nicht bereit, in den Chor der ideologisch Verblendeten
auf arabischer Seite einzustimmen, sondern sahen sich einer im Kontext besagter neu-
raligischer Konstellation nicht leicht zu bewirkenden politischen Aufklarung kompromif3los ver-
pflichtet.

Die ausbleibende Auseinandersetzung mit der Shoah in der arabischen Welt ist dabei eine
Sache, eine andere - nicht minder gewichtige - die manifeste Shoah-Leugnung eines Ach-
madinedschad. Nimmt man noch hinzu, dall dessen Regime vorgeworfen wird, sich nuklear
bewaffnen zu wollen, um Israel attackieren, mithin vernichten zu kdnnen, ergibt sich die im-
manente Verschwisterung der Rhetorik des iranischen Fuhrers mit einer faschistischen Ideolo-
gie Hitlerscher Couleur quasi wie von selbst. Fur israelsolidarische, mit dem entsprechenden



Geschichtsgewissen ausgestattete Deutsche darf es dabei keinen Zweifel geben: Ungeachtet
der Frage, wie es um den Entwicklungsstand iranischer Nuklearwaffen real steht, und ob bei
ihrer Herstellung es auch zwangslaufig zu einem Angriff auf Israel kommen werde; unab-
hangig auch von der Frage, welcher Stellenwert der perfiden Drohrhetorik Achmadinedschads
beizumessen sei (und wie diese eventuell geopolitischen Interessen Israels und der USA in
der Region gerade entgegenkommt), stellt sich beim geschichtsbelasteten Deutschn sogleich
der fallige Reflex ein - ,Israel = Juden” + ,Judenvernichtung = Hitler” + ,Hitler = Faschis-
mus” ergibt automatisch ,Bedrohung von Juden = Faschismus”, wobei es sich im spez-
ifischen Kontext des Nahen Ostens gleich bleibt, ob es sich um eine Bedrohung seitens des
Mullah-Staates oder einer anderen, minder machtigen, islamischen Stromung handelt; die Be-
drohenden werden allesamt dem ,Islamismus” subsumiert, weil der Manichaismus der ideolo-
gischen Wahrnehmung keine Differenzierung zulaft: das islamophobe Ressentiment soll ja
gerade befestigt werden. Unerortert bleibe dabei, von welchem Impuls dieses Ideologem
angeruhrt wird - von der judensolidarischen deutschen Geschichtsverantwortung, von der la-
tent antisemitischen Projektion von historisch Unbewaltigtem auf den Islam oder von der Ra-
tionalisierung einer ohnehin bereits vorwaltenden Islamophobie mittels einer ideologisch
konsensfahigen ,Solidaritat mit den Juden®.

Die geschichtlich solcherart generierte deutsche Islamophobie findet ihre strukturelle Ent-
sprechung in europaischen Landern mit einer satteren Kolonialvergangenheit. Selten, wenn
Uberhaupt, wird reflektiert, da die Emigration von Moslems nach Landern wie Frankreich
oder England etwas mit der historischen Kolonialzeit dieser Lander zu tun hat, und zwar nicht
nur im Hinblick auf den real entstandenen Nexus zwischen ihnen und ihren ehemaligen
Kolonien (die Geister, die sie kolonialistisch riefen, werden sie gleichsam nicht mehr los), son-
dern auch in Hinsicht auf das, was sich u.a. an Hal3-, Ressentiment- und Feindseligkeitspoten-
tialen bei den ehemals Kolonisierten den vergangenen Kolonialherren gegentber angestaut
hat. DalR man den Hal$ der einst Unterdrickten nun essentialistisch als Wesenszug islamisch-
er Religion und Kultur umzudeuten trachtet, mithin in den Vorwurf des Islamofaschismus gleit-
en lallt, mag dabei etwas mit der eigenen unbewaltigten Vergangeneheit zu tun haben, na-
mentlich mit dem bésen Geschichtsgewissen darUber, nicht nur unterdrickt und ausge-
beutet, sondern sich auch der White-man’s-burden-ldeologie herrenmenschlich verschrieben
zu haben. Darauf, daB der auf den Kolonialismus der Neuzeit im 20. Jahrhundert folgende
(kapitalistische) Imperialismus und der ihm verschwisterte Faschismus genuine Erzeugnisse
der westliche Politgeschichte darstellen (also nicht nur der Republikanismus und die
Demokratie, die man sich zugute halt und in deren Namen man auszieht, um die islamische
Welt staatspolitisch umzuerziehen), wird gar nicht erst eingegangen. Wozu auch, wenn das,
woran man einst schuldig geworden ist, nunmehr auf das projizierbar ist, was zum zentralen
Kriterium der Absetzung von der ,westlichen Kultur” (und ihrer ,judisch-christlichen Tradi-
tion“) erhoben wird?

Was die Instrumentalisierung der europaischen, vor allem deutschen Vergangenheit zur De-
savouierung von Arabern (und mutatis mutandis des Islams) anbelangt, darf Israel durchaus
eine Vorreiterrolle beanspruchen. Das ist kaum Uberraschend, wenn man bedenkt, wie wirk-
machtig die Instrumentalisierung der Shoah-Erinnerung zu fremdbestimmten Zwecken Israels
politische Kultur von Anbeginn affizierte. DaR die heteronome Funktionalisierung der
judischen Geschichtskatastrophe dabei nicht nur auf nichtjadische Kollektive gerichtet war



(und noch immer ist), sondern auch auf judische, ja selbst auf israelische, ist mittlerweile zum
selbstverstandlichen Argernis geronnen. Als etwa im Januar 2005 israelische Siedler aus dem
Gazastreifen sich bei einer ihrer Protestaktionen gegen die von der israelischen Regierung
beschlossene Raumung ihres Siedlungsgebiets einen orangenen (die Farbe dieses Gebiets
symbolisierenden) Judenstern an ihre Kleidung hefteten, sich teilweise auch nicht entblode-
ten, dem Stern einen Streifen mit dem Akronym DP (Displaced Person) beizufligen, war klar,
dalS es sich zwar um eine wohl orchestrierte Politkampagne, zugleich aber auch um die Aus-
reizung des wohl allerempfindlichsten Punktes israelischer Kollektivneuralgien handelte.
Nicht, daB die Instrumentalisierung der Shoah-Erinnerung der israelischen politischen Kultur,
wie gesagt, fremd ware; ganz im Gegenteil haben sich ihre rechten Trager seit Jahrzehnten
gerade darin besonders effektiv geubt. Wahrend aber die ideologische Manipulation der Ge-
denkkodierungen in der Vergangenheit stets gegen Israelgegner und -feinde in der ara-
bischen Welt und in Europa, die Selbstviktimisierung ,Israels” mithin ,nach auen” gerichtet
war, vereinnahmte die politische Aktion diesmal das Grauen judischer Erfahrung im 20.
Jahrhundert fir ,nach innen”“ gesteuerte Zwecke. Zwar haben Siedler israelische Gren-
zschutzpolizisten und Soldaten ofter schon im Eifer kleiner, wiewohl| stets medienwirksamer
Raumungsgefechte als ,Nazis“ und ,SS“ beschimpft, aber eine solche bewult eingesetzte
Taktik, eine derart sich gegen die Regierung richtende, mithin sich von der Staatsrason rig-
oros absetzende Kampagne, bei der die Selbststilisierung als Opfer die ,Regierungstater” un-
verkennbar in den historischen Vergleich mit den Nazis und die Siedler selbst in den mit en-
twurzelten Shoah-Uberlebenden katapultierte, war neu. Der 6ffentliche Aufschrei gegen diese
Gleichsetzungen liels denn auch nicht lange auf sich warten; die Kampagne wurde einige
Tage nach ihrem Start wieder eingestellt - nicht zuletzt freilich deshalb, weil ihre Initiatoren
das deutliche Geflhl hatten, die erwunschte Wirkung offentlicher Aufmerksamkeit bereits
erzielt zu haben. Das ist freilich nur ein Beispiel, das stellvertretend fur zahllose andere steht.
Jungst erst erschienen ultraorthodoxe Juden bei einer Auseinandersetzung mit israelischen
Polizeikraften im Rahmen einer Gegendemonstration zu Protesten, die von sakularer Seite ge-
gen ihre religiosen Gepflogenheiten Frauen gegenuber veranstaltet worden waren, in Klei-
dung von KZ-Insassen mit einem angehefteten gelben Judenstern und der Aufschrift ,Jude”
darauf. Es gab wieder einen oOffentlichen Aufschrei ob solcher Instrumentalisierungspraxis.
Die Verkleidung wurde zurlckgezogen - bis zum nachsten Mal, welches freilich ganz gewil
kommen wird.

Und wenn sich schon der innerjudische Shoah-Instrumentalisierungsdiskurs solcherart auszu-
toben pflegt, kann man sich gut vorstellen, was sich in dieser Hinsicht Israels Feinden ge-
genuber, Palastinensern, ihren Fuhrern, Arabern Uberhaupt und Islamisten insbesondere, ab-
spielt. Fir Premierminister Menachem Begin war der im 1982er Libanonkrieg von israelischen
Streitkraften in Beirut eingekesselte Yassir Arafat nicht weniger als der 1945 in seinem Berlin-
er Bunker gefangene Adolf Hitler. Nicht nur Hans Magnus Enzensberger galt Saddam Hussein
im 1991er Golfkrieg als ,Hitlers Wiederganger”: Ganz Israel war angesichts des Beschusses
von Tel-Aviv und Haifa mit irakischen Scud-Raketen von einer Holocaust-Hysterie erfalt, bei
der ,deutsches Gas” und der bagdadische ,Hitler” als zentrale Protagonisten fungierten. Ariel
Sharon erklarte lapidar, dalR aus Europa kommende Israelkritik zwangslaufig antisemitisch
sei, was auch erklare, wie es im alten Kontinent hatte zur Shoah kommen kénnen, und aus
gleichem Geiste sei auch die anti-israelische Propaganda arabischer Lander geboren. Ent-
sprechend gelten palastinensische Terroristen vielen in Israel als Nazis und SS-Schergen. Dal§



Irans Achmadinedschad kraft kunftiger Nuklearbewaffnung den nachsten judischen Holo-
caust, diesmal in Israel, zu bewerkstelligen gedenkt, gilt fast schon als Gemeinplatz (wobei
nie mitreflektiert wird, ob dies Selbstverstandliche als triftig zu erachten ist, wenn man be-
denkt, dal8 die reale Bedrohung der Existenz Israels die massive Verwustung Irans zur Folge
haben werde). Es ware nun muBig, im hier vorgegebenen begrenzten Rahmen weitere
Beispiele anzufihren - es sind ihrer Legion. Stattdessen ist es angeraten, die geschichtlichen
und sozialen Quellen solch eklatant perpetuierter Strukturen ideologisierenden Ressenti-
ments zu reflektieren. Dazu einige Anmerkungen.

Die Vision der Errichtung eines Judenstaates grindete im grassierenden JudenhaR. Die Grun-
dung Israels vollzog sich in einem halerfullten regionalen Umfeld. Beides stimmt - und sug-
geriert doch einen unzulassigen Nexus. Denn wahrend der moderne Antisemitismus von An-
beginn auf einer ahistorischen Wesensbestimmung ,,des Juden” basierte, wahrend er sein Ju-
denbild in einer Weise ideologisch reproduzierte, die es ihm immer wieder ermdglichte, sich
in seinem prastabilisierten Widerwillen ihm gegenuber bestarkt zu sehen, erwuchs der ara-
bische Hal8 auf das zionistische Projekt allgemein und auf die Errichtung des Staates Israel im
besonderen aus konkreten historisch-politischen Motiven: Im Gegensatz zum Antisemitismus,
geschichtliche Spatfolge eines jahrhundertealten abendlandischen, zunachst primar religios
begrundeten Ressentiments gegenuber den Juden, war die islamische Welt vor dem 20.
Jahrhundert keineswegs judenfeindlich gepragt; das diasporische Dasein der Juden in den ara-
bischen Landern zeichnete sich gemeinhin eher durch Integration als durch sozialen Aussch-
luB und Verfolgung aus. Erst mit dem Beginn der zionistischen Bewegung, vor allem aber der
von ihr inspirierten judischen Ansiedlung in Palastina samt expansiver Landnahme, entfal-
teten sich massive feindselige Geflihle der Araber Juden gegenuber, die sich nach und nach
zu manifestem Hal steigerten. Wenn man heute also von islamistischem Antisemitismus
spricht, vom palastinensischen zumal, mu8 man ihn in einem ganz bestimmten Kontext be-
greifen: Bei den HaRtiraden in den islamischen Landern handelt es sich im allgemeinen um
die Instrumentalisierung des israelisch-palastinensischen Konflikts zu demgogisch-fremdbes-
timmten Zwecken, die zumeist die inneren Probleme des jeweiligen Landes belangen, wobei
ein durch postkoloniale Ohnmacht aufgeladenes Ressentiment ,,dem Westen“ - mithin den
USA und ihrem Verbundeten lIsrael - gegenuber im Zuge eines gesteigerten Affekts gegen
den globalisierten Kapitalismus, dessen Hauptopfer Lander der sogenannten dritten und
vierten Welt sind, bedient wird. Der palastinensische Hal8 grindet hingegen in dem, was als
das vom Zionismus mit der schieren Grundung des Judenstaates an den Palastinensern be-
gangene historische Unrecht angesehen wird, vor allem aber in den Uber Jahrzehnte erlitte-
nen Repressionserfahrungen infolge des 1967er Krieges und des aus ihm hervorgegangenen
Okkupationsregimes. Dal dabei die Reaktion auf die reale Leiderfahrung in reaktionare Ide-
ologie umschlagen kann, versteht sich von selbst. Denn der Hal8 (wie der Opferwille) nahrt
sich, Walter Benjamin zufolge, am ,Bild der geknechteten Vorfahren” wie denn an der eige-
nen Knechtung; zugleich macht er aber auch blind fur den bekampften Gegner und den
Feind, zeitigt mitunter verblendete Damonisierung und unrealistische Manichaisierung des
gerechten Emanzipationskampfes. Spatestens wenn die Siedler in den besetzten Gebieten
von den Palastinensern zur Verkorperung alles Judischen, die manifestierte Repression im
konkreten Kontext also zum Wesen des Judischen erhoben wird, schlagt der an sich vollkom-
men begreifliche Antizionismus der Palastinenser in Antisemitismus um, dabei den - islamis-
tisch aufgeladenen - Hals in exzessive, ideologisch verfestigte Vernichtungsphantasien



treibend.

Nicht minder komplex erweist sich indes die Genese des Araberhasses auf der judisch-is-
raelischen Seite. Denn zum einen scharft(e) er sich an der jahrzehntelangen Erfahrung ara-
bischer Gewaltanwendung, welche zumindest in der Zeit der groen regionalen Kriege etwas
Existenzbedohendes furs israelische Kollektiv hatte, aber auch noch im heutigen Zustand
eines eher begrenzten Guerillakampfes und punktuell praktizierten Terrors eine latente,
selbst in Phasen relativer Ruhe fortwahrende allgemeine Verunsicherung des israelischen Allt-
ags bewirkt. Dall man sich im Laufe der Zeit an diesen Grundzustand , gewohnte”, macht u.a.
seinen Ideologiecharakter aus. Denn kaum je wird von einem Gros der judischen Bevdlkerung
Israels der Anteil der israelischen Politik an der Perpetuierung ebendieser Gewalt reflektiert,
kaum je wird daruber nachgedacht, was es damit auf sich habe, dall man offenbar viel eher
bereit ist, in der Perspektivlosigkeit lahmender Stagnation zu verharren, als diese mutig zu
durchbrechen. Stattdessen ist man ganz leicht bei der Hand mit den langst zu unhinterfrag-
baren ldeologemen verfestigten Einsichten, dal8 die Araber ,nur die Sprache der Gewalt” ver-
stehen, weil dies eben ihre ,,Mentalitat” sei; daB die Israelis immer nur den Frieden erstrebt
hatten, jedoch auf taube Ohren aufseiten de Araber gestoRen seien, weshalb man denn
verurteilt sei, sich fir immer ,auf das Schwert” zu verlassen und in zaher Wehrhaftigkeit im
Ozean des nahostlichen Judenhasses zu behaupten.

Zum anderen fulSt der grassierende AraberhaR breiter Teile der judischen Bevolkerung Israels
in einem ganz anderen ideologischen Bereich, dessen Wurzeln sich bis in die Anfange des
politischen Zionismus zuruckverfolgen lassen. Interessant dabei, dafl die Mitglieder der im
Jahre 1909 gegrundeten Wehrorganisation ,,Ha'schomer”, die es sich zur Aufgabe machte,
judische Ortschaften im Norden Palastinas vor arabischem Diebstahl bewachend zu schitzen,
mithin die Gestalt eines neuen (des Pferderitts und des Waffengebrauchs kundigen) Juden vor
Augen hatte, hohe Wertschatzung fur den bodenstandigen, um sein Land mutig kampfenden
Araber hegten - sie lernten Arabisch, kleideten sich oft wie Araber an und pflegten (pseu-
do)arabische Rituale. Erwahnenswert ist dieses Detail der zionistischen Fruhgeschichte in
Palastina, weil es mit einem bestimmten, freilich seitlichen Aspekt der Wahrnehmung al-
teingesessener Araber durch die zionistischen Siedler korrespondiert: der Romantisierung der
Gestalt des ,authentischen”, in seinem stolzen AuBeren etwas von der Altehrwiirdigkeit
langst vergangener biblischer Zeiten wahrenden Arabers. DaB Orientalistische, mithin von
westlich-projektivem Herrschaftsblick Getragene dieser partenalistischen ,,Bewunderung”
wird erst sehr viel spater zum Thema kritischer Reflexion erhoben werden. Aber schon in die-
sem Blick schlug sich nieder, was spaterhin die Tragodie der fern-nahen Nachbarschaft von Ju-
den und Arabern in Israel-Palastina ausmachen sollte.

Denn parallel zu solch romantisierender Wahrnehmung , des Orientalen” wurde das Verhalt-
nis der auf Landnahme und eigener sozial-okonomischer wie kultureller Expansion aus-
gerichteten judischen Siedler zu den arabischen Bewohnern des Landes durch eine Leere des
Blicks, durch dezidierte Nichtwahrnehmung der in Palastina bereits existierenden arabischen
Lebenswelten bestimmt. Dabei vermengten sich die Ideologie des abstrakten zionistischen
Anspruchs ,Land ohne Volk fiir ein Volk ohne Land“ mit der westlichen Uberheblichkeit der in
die Levante immigrierten Europaer, die als Fremde kamen, um zu bleiben, ihr Fremdes in der
vorgefundenen ,Eindde” aber zugleich auch als Kulturkapital und (judischen) Zivilisationsauf-
trag begriffen. In der Geschichtsschreibung des Zionismus wird seit etwa anderthalb Jahrzehn-



ten daruber gestritten, ob der Zionismus dem Kolonialismus zuzurechnen sei. Ohne sich auf
diese Debatte einlassen zu wollen, kann mit GewiBheit behauptet werden, dall zumindest die
Wahrnehmung der autochthonen Bevdlkerung Palastinas durch die ,aus dem Westen“ Kom-
menden, die sich bald genug zu realen Beherrschern des Landes aufschwingen sollten, kolo-
nialistische Zuge trug. DaR dabei die in der Tat schweren Lebensbedingungen der Einwan-
dernden sowie ihre sich durch eine Geschichte von Ausgrenzung und Verfolgung gezeichnete
osteuropaische Herkunft nicht gerade dazu angelegt war, das ,Herrschaftliche” dieser aus
der Fremde kommenden Siedler zu nahren, sollte nicht daruber hinwegtauschen, dal$ ihr Selb-
stverstandnis als Pioniere, die gekommen waren, um die ,,Wiste zum ErblUhen zu bringen®,
wie auch das reale westliche Bildungs- und technologische Kapital, dessen sie sich habhaft
wuBten, sehr wohl dazu beitrugen, die herablassende Verachtung den ,primitiven Orientalen”
gegenlber zur arroganten Uberlegenheitsideologie (und Matrix sozial-psychischer Selb-
stvergewisseung) heranwachsen zu lassen.

Und als dann die schon im Kern feindseligen Beziehungen in zunehmende Gewalt umschlu-
gen, die Bewohner des Landes sich mithin als nicht gerade ,,zahm* erwiesen, bildeten sich
nach und nach auch Strukturen von Verachtung, Ressentiment und blankem Haf heraus.
Bezeichnend ist in diesem Zusammenhang, wie sich das innerisraelische Verhaltnis von
aschkenasischen und orientalischen Juden auf die Beziehung zu Arabern auswirkte. Denn
wahrend die aschkenasische, also europaisch-westliche, Wahrnehmung alles Arabischen , wie
gesagt, durch Fremdheit und eine von dieser genuin sich ableitende Distanz (und ideolo-
gisierte Distanziertheit) vorgepragt wurde, waren arabische Sprache und Kultur, arabische
Lebenswelten, Sitten und Gebrauche den in den 1950er Jahren aus dem Jemen, aus Maokko
und dem Irak in den jlingst errichteten Staat Israel einwandernden Juden mitnichten fremd -
ganz im Gegenteil bildeten sie einen organisch-integralen Bestandteil ihrer Lebens-
geschichte, ihrer gesellschaftlichen Sozialisation und kulturellen Identitat. Da nun aber ,die
Araber”, mithin ihr , Arabisches”, als feindliches Gegenbild zum Zionismus, also zum Selb-
stverstandnis der judischen Burger Israels, auftraten und als solches auch ideologisiert wur-
den, sahen sich die orientalischen Juden vor dem Problem gestellt, sich von ihrer eigenen
sozial-kulturellen Herkunft distanzieren zu sollen. Das galt zwar fur alle judischen Einwan-
derungswellen in Palastina und Israel im Verlauf der gesamten zionistischen Geschichte; aber
wahrend die Entfernung der aschkenasischen Juden von ihrer europaischen Herkunft in ihrer
neuen levantinischen Heimat quasi raumlich (mit)bestimmt wurde, sahen sich die orien-
talischen Juden in der Region ihrer Herkunft zur proklamierten Absage an all das, was sie in
ebendieser Region gepragt hatte, gezwungen - wobei sie sich freilich in der neuen Heimat zu-
mindest insofern fremd fUihlen mulSten, als diese sich europaisch gerierte: Durch die Chronik
der judischen Einwanderungswellen bedingt, war das Land, in welches die orientalischen Ju-
den in den 1950er Jahren immigrierten, bereits aschkenasisch hegemonisiert. Aschkena-
sische Juden, die schon wahrend der Yishuv-Zeit ins Land gekommen bzw. in diesem geboren
wurden, mithin maligeblich an der Herausbildung der prastaatlichen Infrastruktur des Landes
beteiligt gewesen waren, beherrschten die politischen, 6konomischen und kulturellen
Spharen und Institutionen Israels. Sie waren es, die die Eliten bildeten, die Pradispositionen
fur die Entfaltung des konsensuell abgesegneten politischen Selbstverstandnisses sowie einer
israelischen Hoch- und Popularkultur schufen und im Geiste ebendieses Hegemonialdenkens
die Richtlinien und MaRstabe flr adaquate Integration und staatsburgerliche Anpassung stell-
ten.



Es ist nun diesem strukturellen Grundumstand zuzuschreiben, dal8 sich unter den orien-
talischen Juden lIsraels ein spesifisches Ressentiment ,den Arabern“ gegenuber heraus-
bildete: Da ,die Araber” als Feinde, die sie in der Tat waren, galten, sahen sich die ihren Ge-
sellschaften und Kulturen entstammenden, ihnen in lebensweltlicher Hinsicht eher ahnelnden
orientalischen Juden in besonderer Weise genotigt, sich von ihnen zu distanzieren, ja ihre Aus-
grenzung innerhalb Israels mit eigentimlicher Emphase zu ideologisieren. Diese Feststellung
ist pauschal; sie wird bewuft in idealtypisierendem Sinne vorgenommen. Indes, vergleichbar
mit dem Ressentiment, das sakulare aschkenasische Zionisten orthodoxen Juden osteu-
ropaischer Provenienz gegenlber entwickelten, weil diese sie offenbar deutlich an ihre ei-
gene diasporische Herkunft gemahnten (und im Grunde noch immer gemahnen), bildete sich
in Israel die Abneigung orientalischer Juden gegenuber Arabern heraus, weil gerade diese ih-
nen - gleichsam lebensweltlich plastisch - widerspiegelten, woher sie kamen, zugleich aber
auch, warum sie in Israel, trotz aller Ideologie ethnisch-religios begrundeter Gleichheit und
judischer Zusammengeharigkeit, grolSteils zu sozialen, wirtschftlichen und kulturellen ,Verlier-
ern” geworden und im israelisch-judischen Spektrum bis zum heutigen Tage geblieben sind.
Die ressentimentgeladene Abgrenzung von den in der Sozialschichtung und politischen Ideolo-
gie ,unten” angesiedelten Arabern diente den orientalischen Juden beim Prozel§ ihrer is-
raelischen Integration als probates Mittel einer - wie immer verblendeten - ,,Erhohung” ihres
sozialen Status.

Wenn nun seit Mitte der 1990er Jahre die judisch-orientalische Intelligenz, welche sich in-
zwischen herausgebildet hat, kritisch beklagt, man habe die orientalischen Juden ihrer ur-
sprunglichen (also arabischen) kulturellen ldentitat beraubt; wenn der 1930 im Irak geborene
Schriftsteller Shimon Ballas sich selbst - fur zionistische Ohren nachgerade unertraglich - als
sjudischen Araber” apostrophiert; wenn dartuber hinaus der sogenannte ,orientalische Ge-
sag” (semer misrachi) in Israels Popularkultur sich dezidiert an arabischen Musikformen orien-
tiert, dann hat dies zum einen mit einer mehr oder minder reflektierten, dabei freilich
durchaus affektgeladenen Kritik an der in Israel immer noch vorwaltenden aschkenasischen
Hegemonie zu tun, zugleich ist darin aber auch die historische Verschwisterung von Ressenti-
ment, Hal}, Gewalt und Ideologie im Verhaltnis von Juden und Arabern, jedoch auch im an
sich problemdurchwirkten Verhaltnis von aschkenasischen und orientalischen Juden zueinan-
der sedimentiert.

Es bedarf keiner Absage an einer berechtigten Kritik des Islamismus, um sich klar dartber zu
werden, dal$ die Art und Weise, wie sie heute vielerorts in der westlichen Welt betrieben wird,
primar ideologischer Natur ist. Nicht nur hat der christliche Religionsfundamentalismus, wie
er etwa in den USA virulent kursiert, oder auch der judische, wie er vor allem in Israel zum
reaktionaren politischen Faktor geronnen ist, dem islamischen Fundamentalismus nichts vor,
sondern es ist stets notwendig, den historischen und gesellschaftlichen Entstehungskontext
solcher Fundamentalismen kritisch zu durchleuchten, ehe man sich zu panischen Pauschal-
isierungen hinreiBen l[alst. Vor allem aber reflektiere man, was es damit auf sich haben kon-
nte, dal ein im Orient generierter Religionsfundamentalismus einer genuin im Europa der
Moderne entstandenen Regimeform, die Schrecklichstes in menschheitsgeschichtlichem
MaRstab gezeitigt hat, mir nichts, die nichts verschwistert wird. Besorgniserregend ist dabei
weniger die Frage der Stichhaltigkeit dieser Begriffsfusion per se, als vielmehr die ideolo-
gische Unbekimmertheit, mit der sie in den letzten Jahren zu heteronomen Zwecken infla-



tionar verwendet wird. Die Begriffsbildung ,Islamofaschismus” sagt, so besehen, Uber die ide-
ologischen Platzhalter dieses Begriffs nicht weniger aus als Uber den von ihnen als solchen at-
tackierten Islamismus.

* Die erste Version des Artikels erschien englisch: ‘Islamofascism. Remarks on a Current Ide-
ologeme in: Die Welt des Islams, 25 (2012), S. 351-369

** Seit Erscheinen des Artikels (2012) sehen sich Palastinenser in Israel weiteren Diskri-
minierungen ausgesetzt, u. a. durch das 2018 verabschiedete Nationalstaatsgesetz. Es
schrieb Israel als Staat des judischen Volkes fest und entzog dem Arabischen den Status der
zweiten Amtssprache.



