
Plattform für unabhängigen Videojournalismus

Wer ist Jude?
Es ist Nichtjuden schwer zu vermitteln, wie sehr sich Juden untereinander
uneinig darüber sind, was für jüdisch zu erachten sei.

Es will zuweilen scheinen, als wüßten sich Juden disbezüglich nur in einem einig: in der Ab-
grenzung von den Nichtjuden, womit sie mutatis mutandis den Nichtjuden die gemeinhin von
Klischees nur so strotzende Deutungshoheit überlassen.

13. Oktober 2021 · Moshe Zuckermann

Es will zuweilen scheinen, als wüßten sich Juden disbezüglich nur in einem einig: in der Ab-
grenzung von den Nichtjuden, womit sie mutatis mutandis den Nichtjuden die gemeinhin von
Klischees nur so strotzende Deutungshoheit überlassen. Wenn der Nichtjude zum Kriterium
der eigenen Selbstsetzung wird, „der Andere“ also, von dem man sich abzusetzen trachtet,
die Definition des Judeseins,  ohne sich dessen bewußt zu sein,  mitbestimmt,  dann ist  diese
Definition ihrem Wesen nach ex negativo generiert. Das hat nicht zuletzt damit zu tun, daß
gerade in der Moderne sich das Judesein im Kontext der nichtjüdischen (Um)Welt heraus-
bildete, mithin nicht mehr ausschließlich durch eine positive Bestimmung des Jüdischen ge-
faßt werden konnte.

Das irritierte den nichtjüdischen Diskurs über die Juden im 19. Jahrhundert zutiefst. Denn was

https://weltnetz.tv/autoren/moshezuckermann


war  das  Judentum?  Eine  Religion?  Ein  Volk?  Eine  Nation?  Daß  die  drei  Kategorien  im
archaisch-traditionellen Judentum nicht voneinander zu trennen sind, konnte der moderne
Westen nicht recht annehmen. Denn wenn die Juden das von Gott auserwählte Volk sind,
welches sich in einem von Gott verheißenen Land als Nation konstituiert und in einer Gebot-
seinhaltungsreligion sein Bündnis mit Gott immer wieder erneuert, um sich darin der Auser-
wähltheit zu vergewissern, dann steht dieses (theologische) Paradigma der westlichen Aufk-
lärung und dem sich seit dem Ende des 18. Jahrhunderts in Europa herausbildenden moder-
nen Nationalstaat diametral entgegen. Der moderne europäische Nationalstaat strebt die
Trennung von Staat und Kirche an, er möchte seine Raison d‘être nicht mehr einem „Gottesg-
nadentum“ verdanken. Vor allem aber ist sein Volksbegriff (insofern der Staat von einem Volk
bevölkert wird) prinzipiell exklusiv: Ein Franzose kann auch in Deutschland leben, aber es ist
nicht sein Land. Wie steht es da mit dem Juden, der im Selbstverständnis dem jüdischen Volk
angehört, aber auch als Deutscher in der deutschen Gesellschaft leben möchte? Kann er Teil
der deutschen Nation werden?

Um die schiere Fragestellung zu verstehen, muß man auf die jüdische Geschichte zurückblick-
en. Die Religion war von Anbeginn Grundlage allen jüdischen Seins und erfüllte auch die zen-
trale Kittfunktion während der jahrhundertelangen Exilzeit, als Juden in aller Herren Länder
verstreut waren und ihre Gemeinden keine Berührung miteinander haben konnten. Nicht nur
der Ablauf des durch religiöse Feier- und Festtage gekennzeichneten Jahres, sondern auch
der normale Alltag waren durch einen religiösen, von strengen Ge- und Verboten deter-
minierten Habitus bestimmt und entsprechend geformt. Das gilt zwar auch für andere re-
ligiösen Kollektivitäten in vormodernen Zeiten, aber im Judentum hatte dies einen besondern
Stellenwert: Zum einen sah man die Religion als Garanten des Fortbestandes des Judentums
in einer Welt, in der die Juden eine (zumeist verfolgte) Minorität darstellten – die Religion
bildete die Grundlage der historischen Kontinuität des Judentums, welches sonst wohl in den
jeweiligen Residenzgesellschaften, in denen Juden lebten, durch Assimilation bzw. Akkultura-
tion  auf-  bzw.  untergegangen  wäre.  Zum  anderen  begriff  sich  das  Judentum  im  Gegensatz
zum Christentum und zum Islam nie als eine missionarische Religion – nicht nur wurden die Ju-
den  von  ihrer  nichtjüdischen  Umwelt  ausgestoßen,  sondern  Juden  selbst  waren  an  der
Abkapselung gegenüber Nichtjuden interessiert; die Geschichte der Ghettos in der frühen
Neuzeit zeugt von diesem wechselseitigen Interesse: Den Juden wurde ein eigenes Gebiet
zugeteilt, in dem sie ihr autonomes Gemeindeleben gestalten und ihren religiösen Ritus prak-
tizieren konnten; trotz aller Enge, Not und beschwerlichen Lebensbedingungen in den abges-
chotteten Bezirken begaben sich die Juden anfangs freiwillig, späterhin freilich zwangsweise
in diesen Habitus der Exklusion. In späteren Zeiten bildete sich in Osteuropa das sogenannte
jüdische Schtetl, eine Siedlung städtischen Charakters, aber weitgehend noch von der re-
ligiösen Lebensweise durchwirkt.

Eine Wende im Hinblick auf den Stellenwert der Religion im jüdischen Leben und der Lebens-
gestaltung von Juden insgesamt trat in der Moderne mit der Heraufkunft der säkularisierten
bürgerlichen Gesellschaft ein. Als Fanal der Judenemanzipation mit dem Ziel der bürgerlichen
Gleichstellung der ausgegrenzten Juden darf die bereits 1781 veröffentlichte Schrift von Chris-
tian Wilhelm Dohm „Über die bürgerliche Verbesserung der Juden“ gelten; einen weiteren
gewichtigen Schritt unternahm dann die Nationalversammlung der Französischen Revolution,
die 1791 per Gesetz die sofortige uneingeschränkte Gleichstellung der Juden beschloß; und



trotz seines ambivalenten Verhältnisses zu den Juden kann auch der Beitrag Napoleon Bona-
partes zur Judenemanzipation nicht hoch genug geschätzt werden. Aber wie bereits eingangs
kurz angerissen, erwuchs gerade aus dem nunmehr legitimierten Eintritt der Juden in die mod-
erne bürgerliche Gesellschaft eine Ambiguität nicht nur der Nichtjuden (emanzipierten) Juden
gegenüber, sondern auch eine von Juden gegen andere Juden. Denn viele Nichtjuden nahmen
die nunmehr in ihre Lebenswelt eindringenden Juden als Fremdkörper wahr, vor allem aber
gewahrten sie in den sich erfolgreich wirtschaftlich, kulturell und wissenschaftlich etablieren-
den „Fremden“ eine verhaßte Konkurrenz. Ein von sozialem Neid getragenes Ressentiment
verbreitete sich zunehmend, welches früher oder später in den modernen Antisemitismus um-
schlagen  sollte,  der  zwar  mit  dem  traditionellen,  religiös  generierten  Judenhaß  korre-
spondierte,  sich  aber  von  diesem  auch  durch  das  Verblassen  des  religiösen  Faktors
wesentlich unterschied. Aber die Juden selbst blieben von den ideologischen wie strukturellen
revolutionären Umbrüchen der westlichen Gesellschaft nicht unberührt und sahen in dieser
objektiven Wende die Möglichkeit einer eigenen emanzipativen inneren Veränderung, welche
sich nicht nur im Austritt aus dem Ghetto und den bewußten Eintritt in die nichtjüdische
Lebensrealität manifestierte, sondern auch in einer bis dahin unvorstellbare Reform der Reli-
gion, die sich nicht zuletzt mit der Anpassung der archaischen Gesetze und Gebote an die Er-
fordernisse des modernen bürgerlichen Daseins befaßte. Es begann die (bald schon beschleu-
nigte) Säkularisierung des Judentums – nicht wenige Juden bekannten sich nunmehr zwar
noch zur halachischen (orthodoxen) Religionsauffassung, viele aber verließen den damit ein-
hergehenden Habitus zugunsten des ungestrengen Reformjudentums oder schworen dem re-
ligiösen  Ritus  weitgehend  ab,  nur  noch  ein  Minimum  an  traditionellen  Kultüberresten
wahrend oder auch dem Glauben (agnostisch oder atheistisch) ganz den Rücken kehrend.

Die Ambiguität, die diese dialektische Doppelentwicklung zeitigte, mündete im 19. Jahrhun-
dert in die fatale Erörterung des „jüdischen Problems“ bzw. der „jüdischen Frage“. Es sei her-
vorgehoben, daß dieses „Problem“ sich nicht die Juden selbst stellten, sondern von Nichtju-
den an die Juden herangetragen wurde. Was aber das Problem von Nichtjuden mit Juden war,
verfestigte sich im aufkommenden Antisemitismus zu einem Problem der Realität, dem sich
die Juden gegenübergestellt  sahen, und das sie „beantworten“ bzw. „lösen“ mußten. Im
großen Ganzen kann man von drei zentralen Ausrichtungen ausgehen, die die Juden bei der
Konfrontation dieses Problems als Handlungsgrundlage adoptierten. Zum einen den Weg der
Assimilation,  bei dem sie sich der Gesellschaft,  in der sie lebten, anzupassen hatten. In
Deutschland etablierte sich dabei das Konzept des „deutschen Bürgers mosaischen Glauben-
s“, der nicht nur als Lippenbekenntnis die deutsche Kultur zu internalisieren trachtete. Zum
zweiten den Weg des Sozialismus, bei dem die partikulare Befreiung der Juden sich im Rah-
men der allgemeinen menschlichen (sozialen) Emanzipation vollziehen würde. Zum dritten
den Weg des Zionismus, der davon ausging, daß die „jüdische Frage“ angesichts des erstark-
enden Antisemitismus ihre Antwort im Rahmen einer nationalen Heimstätte für die Juden zu
finden hätte. Alle drei Wege sind mehr oder minder erfolgreich beschritten worden. In Europa
setzte die Shoah den assimilatorischen Bestrebungen weitgehend ein Ende;  in den USA
waren sie hingegen erfolgreich. Viele Juden beteiligten sich an sozialistischen Bewegungen,
bedeutende Persönlichkeiten unter ihnen avancierten gar zu Revolutionsführern. Auch diese
Option der Juden verblaßte gleichwohl mit dem Scheitern des etablierten Sozialismus und
seinem historischen Untergang. Als erfolgreichster Weg unter den aufgelisteten Emanzipa-
tionsmöglichkeiten erwies sich der Zionismus.



Der Zionismus soll hier unter dem Gesichtspunkt seiner Wirkung auf die jüdische Identität
und Selbstsetzung anvisiert werden. Zunächst und vor allem war er bestrebt, die Diaspora zu
negieren  und  anstelle  des  diasporischen  Juden  den  sogenannten  „neuen  Juden“  zu  er-
schaffen. Das bedeutete aber nicht weniger, als die Absage an das traditionelle, religiös be-
seelte Ghetto- und Schtetljudentum, welches sich von Grund auf zu transformieren hatte, um
in Erez Israel wehrfähig und produktiv zu werden. Eine zentrale Frage betraf dabei den Stel-
lenwert der jüdischen Religion im Zionismus. Zum einen wollte man sich ja gerade von der
disporischen Lebenswelt der Orthodoxie abwenden. Zum anderen bedurfte man aber der Reli-
gion als kleinsten gemeinsamen Nenner der Juden aus verschiedenen Ländern und Kulturen,
die  sich  im  nunmehr  zu  errichtenden  Judenstaat  einzufinden  hätten.  Nicht  von  ungefähr
wurde Palästina als Land der biblischen Urväter zum Territorium des künftigen Staates und
das biblische, aber nicht als Alltagssprache verwendete Hebräisch zur Nationalsprache erko-
ren. Beides sollte Tradition und trotz jahrhundertelangen Exils ungebrochene Kontinuität in-
dizieren und symbolisieren. So kam es, daß der an sich säkular ausgerichtete Zionismus, der
zudem bedeutende sozialistische Strömungen in sein historisches Unterfangen integrierte,
die Religion durch die Hintertür wieder einließ. Das hatte gravierende Auswirkungen auf die
Frage des Judeseins.

Denn die religiöse Instanz, die nunmehr eine staatsoffizielle Wirkmacht erlangte, war nicht et-
wa die des eher ans moderne Leben angepaßten, liberalen Reformjudentums, sondern ger-
ade das orthodoxe Judentum, welches sich bald genug das Monopol über zentrale administra-
tiv-bürokratische Belange des jüdischen Personenstands (Geburt, Heirat, Scheidung, Begräb-
nis etc.) eroberte und nach strengem halachischen Brauch praktizierte. Dies ist umso be-
merkenswerter, als gerade das halachische Judentum entweder nicht- oder dezidiert antizion-
istisch eingestellt ist. Das hat seine Bewandtnis im theologischen Postulat, wonach die Errich-
tung des Staates der Juden (eigentlich des Königreichs Israel) erst mit der Ankunft des Mes-
sias zu erfolgen hätte – und nach jüdischem Glauben ist er noch nicht angelangt. Bedenkt
man noch, daß das orthodoxe Judentum den Staat zwar nicht als Judenstaat anerkennt, gleich-
wohl aber mit Parteien im Parlament vertreten ist, die Koalitionen mit entscheiden können
(Netanjahu hat aus machtpolitischen Gründen die orthodoxen Parteien als seine „natürlichen
Partner“  apostrophiert),  sieht  man  sich  der  absurden  Situation  gegenübergestellt,  daß
Vertreter eines Judentums, das mit dem Staat nur instrumentell etwas zu tun haben will, die
Geschicke des Landes gravierend beeinflussen. Nicht von ungefähr sind die Orthodoxen, die
vom  Staat  ein  autonomes  Erziehungssystem  finanziert,  mithin  die  Möglichkeit  garantiert
bekommen, sich dem Thorastudium voll zu widmen, statt sich im israelischen Arbeitsmarkt
zu integrieren, und dabei noch vom Militärdienst weitgehend freigestellt werden, zum Haßob-
jekt vieler säkularer jüdisch-israelischer geworden.

Aber  aus  der  Einstellung  des  orthodoxen  Judentums  Israels  ist  ein  anderes,  strukturell
gravierenderes Problem erwachsen. Denn wenn sich sein Nicht- bzw. Antizionismus aus mes-
sianischen Gründen generiert hat, galt es ideologisch die Divergenz zwischen Zionismus und
Messianismus zu überwinden. Dieses Kunststück (eine regelrechte Quadratur des Kreises) ge-
lang dem geistigen Vater der nationalreligiösen Bewegung Israels (oder auch des religiösen
Zionismus), Rabbiner Abraham Isaak Kook. Er stellte nicht in Abrede, daß es der Ankunft des
Messias bedürfe, erklärte aber auch, daß die historische Bewegung des Zionismus die na-
hende Ankunft indiziere, ja sogar beschleunige. Im Zionismus manifestiere sich der historisch



gewordene Messianismus – der Zionismus sei  gleichsam das Vehikel  der göttlichen Ver-
heißung. Für Israels Politik erwies sich dieses theologische Postulat als schicksalsträchtig,
denn es waren die fanatischen Anhänger der nationalreligiösen Bewegung, die die Heilserwar-
tung ins Politische übersetzten und in der Eroberung der palästinensischen Gebiete im Ju-
nikrieg von 1967, allen voran die des Westjordanlandes, ein weiteres Zeichen für die nun-
mehr unmittelbar bevorstehende Ankunft des Messias gewahrten – man sei jetzt Herr des
gottverheißenen Landes der Urväter, das es nun massiv zu besiedeln gelte. Wer die Sack-
gasse, in die sich der Zionismus hineinmanövriert hat, mithin die systematische Vereitlung
der Zweistaatenlösung begreifen möchte, muß bei der Ideologie und Wirkmächtigkeit der na-
tionalreligiösen Bewegung ansetzen – nicht nur Israels gegenwärtiger Premierminister Naftali
Bennett entstammt ihr, sondern auch der Mörder Itzhak Rabins, Yigal Amir.

Vor diesem Hintergrund läßt sich verstehen, warum Israel bis zum heutigen Tag keine Verfas-
sung hat. Der Grund ist, daß die Verfassung des Staates der Juden, wie er sich selbst sieht,
auf einer Verständigung darüber, wer Jude sei (mihu jehudi), basieren müßte, aber genau
diese Verständigung kann nicht konsensuell erlangt werden. Zwar gibt es die halachische
Definition, derzufolge Jude ist, wer von einer jüdischen Mutter geboren worden ist oder eine
strenge orthodoxe Konversion zum Judentum begangen hat, aber würde man sich an dieser
Definition rigoros halten wollen, müßte man sich eingestehen, daß viele jüdische BürgerInnen
in Israel keine Juden sind: Als in den 1990er Jahren fast eine Million Menschen aus der ehema-
ligen Sowjetunion in Israel immigrierten, wußte man schon sehr früh, daß 30-40% von ihnen
nach dem Gesetz der Orthodoxie keine Juden sind. Aber Israel war an dieser Masseneinwan-
derung interessiert, also fand man hurtig die Lösung (zumindest für den männlichen Anteil
der Eingewanderten): Rund 300 neue Planstellen für Beschneider sind damals freigegeben
worden,  wie es inoffiziell  hieß.  Bis  zum heutigen Tag kommt es zuweilen vor,  daß ein Sohn
solcher Einwanderer in der israelischen Armee gedient hat und im Kampf gefallen ist, aber
nicht im jüdischen Militärfriedhof begraben werden darf. Das halachische Gesetz verbietet es.

Viele säkulare Israelis sind über derlei Vorkommnisse empört. Was sich in ihrem Zorn wider-
spiegelt, ist die essentielle Ablehnung des Primats der Orthodoxie in einer Wirklichkeit, deren
Alltag sich nicht nach der religiösen Orthodoxie formt. Viele Israelis, die sich darüber ärgern,
daß im zionistischen Staat die Trennung von Staat und Religion nicht stattgefunden hat,
haben sich schon vor Jahren das Postulat zurechtgelegt, sie sähen sich nicht als Juden, son-
dern als Israelis. Und sie konnten auch anführen, daß sie sich von niemandem ihr Judesein
vorschreiben ließen, der kein Zionist ist. Die Orthodoxen ihrerseits sehen in den säkularen
jüdischen Israelis „Kinder, die irregeleitet“ worden seien. Das ist noch gemäßigt gemessen
daran, wie sie die Nationalreligiösen (die, wie gesagt, den Zionismus mit dem Messianismus
verschwistert haben) sehen. Und was sie in den Reformjuden sehen, sei hier erst gar nicht zi-
tiert – nur so viel: Sie seien ja gar keine Juden. Warum? Weil sie auch Frauen zur Abhaltung
des Gottesdienstes zulassen; weil diese Frauen auch Kippa tragen und sich im Gebetstuch ein-
hüllen; weil die Frauen ein Anrecht beanspruchen, auch an der Klagemauer beten zu dürfen;
weil  das Reformjudentum erlaubt,  daß Frauen und Männer gemeinsam in der Synagoge
sitzen (und nicht getrennt, wie bei Orthodoxen). Von selbst versteht sich, daß diese Reaktio-
nen nicht pure Glaubenssache, sondern auch interessengeleitet sind. Es geht zwar um Defini-
tionshoheit,  nicht minder aber auch um Budgets,  bezahlte öffentliche Posten (viel  Geld läßt
sich mit dem Koscher-Schein für Restaurants verdienen) und generierte Parteimacht.



Dies alles bewegt sich freilich im Dunstkreis des Religiösen. Aber die allermeisten Juden, in Is-
rael zumal, verstehen sich nicht als religiös: Sie tragen keine Kippa, halten sich nicht an den
Koscher-Geboten, fahren und verrichten Arbeiten am Sabbat, übertreten auch ansonsten vie-
les von dem, was das religiöse Judentum vorschreibt. Zwar mögen sie an den hohen Feierta-
gen in die Synagoge gehen (wirklich säkulare Juden tun auch das nicht mehr), begehen den
Seder-Abend am Pessach-Feiertag  (vor  allem als  Familienfest)  und  zünden die  rituellen
Kerzen am Chanukka-Fest an („für die Kinder“). Aber abgesehen von diesen formalen Zere-
monien und traditionellen Gebräuchen haben diese Aktivitäten keinen tiefen religiösen Sinn.
Es wirkt in der Tat zunehmend absurder, Juden als solche anhand der Religion definieren zu
wollen. Gibt es Alternativen?

Die  Beantwortung  dieser  Frage  orientiert  sich  nicht  an  der  Vorstellung,  daß  es  einer
hermetisch geschlossenen Definition überhaupt bedarf.  Gesinnungspolizei  ist  immer gefähr-
lich – davon ist auch „Judenpolizei“ nicht ausgenommen. Abgesehen davon, daß die ha-
lachische  Definition  des  Judeseins  auf  einem  biologischen  Blutparadigma  basiert,  das  dem
des Nazismus bedrohlich ähnelt, muß man sich die Frage stellen, ob das Jüdische überhaupt
essentiell faßbar sei, wenn man sich der religiösen Vorgabe entschlägt. Erinnert sei hier an
Adornos Diktum, daß nicht sein Vater, sondern Hitler ihn zum Juden gemacht habe. In der Tat
spielte für ihn (und sein Denken) die Shoah eine zentrale Rolle bei der Genese seines en-
geren Verhältnisses zum Judentum. Das darf zum Prinzip erhoben werden: Jüdisches Bewuß-
sein mag sich von dem ableiten, was man (leicht nebulös) Schicksalsgemeinschaft zu nennen
pflegt. Viele Holocaust- Überlebende haben ihren Glauben an Gott verloren, aber das Bewußt-
sein, ein Jude zu sein, hat sich gerade durch diese unsägliche Lebenserfahrung bei ihnen
geschärft und verfestigt; und das hat sich auch auf die nächste (die sogenannte „zweite“)
Generation übertragen. Als Arnold Schönberg, ein assimilierter Jude, durch die Erfahrung der
Judenverfolgung zum Judentum „zurückfand“, hatte das nichts mit der Religion per se zu tun
(obgleich er sein nach dem Holocaust komponiertes Werk „Ein Überlebender aus Warschau“
mit  dem „Schma Israel“  beendet),  sondern mit  der  Universalisierung der  Leiderfahrung.
Damit  sei  nicht  gesagt,  daß  die  nichtreligiöse  Identitätsgewinnung  zwangsläufig  im  Uni-
versellen münde, aber doch, daß sie sich der geschichtlichen Erfahrung (und eben nicht abs-
trakten Religionspostulaten) verdanke. Man kann sogar einen Schritt weiter gehen und be-
haupten, daß die Raison d‘être des Zionismus sich nicht in der Rückkehr des aufgeklärten
und weitgehend säkularuisierten Judentums zur Religion manifestierte, sondern in der Er-
fahrung des Antisemitismus im Europa der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Nicht Rabbin-
er, sondern die Dreyfus–Affäre prägte den Zionismus Theodor Herzls. Das ist insofern von Be-
deutung, als damit nun doch der Ex-negativo-Heteronomie das Wort geredet sei. Außer Frage
steht dabei, daß das fremdbestimmte „Einheitsgefühl“ von Juden sich rechter, liberaler oder
linker Gesinnung verschreiben kann. Durch die dezidiert ideologische Instrumentalisierung
des Opfererfahrung gewinnt in den letzten Jahrzehnten leider die rechte Gesinnung die Ober-
hand.

Aber es gibt noch eine trivialere Antwort auf die Frage, wie das Zugehörigkeitsgefühl von Ju-
den zustande kommt – nämlich durch den Habitus. Juden, die unter Juden leben, sind durch
die schiere Tatsache geformt, daß dem so ist – sie leben zusammen. Das prägt sie durch Nor-
men, Gebräuche, Interaktionen und all das, was Sozialisation und Lebenspraxis von Kollektiv-
en ausmacht. Zumeist fragen sie sich nicht, warum sie sich zugehörig fühlen. Wenn sie sich



das zu fragen beginnen, dann stimmt schon etwas nicht mehr mit dem Gemeinschaftsgefühl.
Es mag sich dann erweisen, daß etwas Fremdes diese Grundgefühl bedroht, etwas, das en-
tweder die Scheinhaftigkeit des Einheitsgefühls zu desavouieren vermag oder auch das im-
mer  schon latent  vorwaltende Gefühl  erweckt,  sich  vor  diesem „Fremden“ schützen zu
müssen.

Das Alte Testament indiziert dies bereits. Wie immer man den hebräischen Spruch „Am lewa-
dad ischkon uba’goim lo jitchaschew“ (Numeri 23, 9) übersetzen will – ob als „Sie sind ein
Volk von ganz besonderer Art, das sich mit anderen Völkern nicht vermischt“ oder als „Ein
Volk, es wohnt für sich, es zählt sich nicht zu den Nationen“ – eines ist klar: Was in der Bibel
noch das Pathos der Auserwähltheit ausdrückt, ist in der Gegenwart in eine national-kollek-
tive, zuweilen auch individuell ideologisierte Paranoia umgeschlagen.

Dieser Text erschien zuerst am 15, 9. 2021 im Blog von Abi Melzer: 

Der Semit | Unabhängige jüdische Online Zeitschrift


