
Plattform für unabhängigen Videojournalismus

Schmutzige Leben, schmutzige Fantasien
Sprache, Psychologie und Klassenkampf

Beginnen wir direkt mit dem Wichtigsten: Wenn Sie Ihre Mitbürger dazu bringen wollen, (…)
sich hinter die Idee eines gemeinsamen, freien Rundfunks ARD zu stellen.

10. August 2022 · Diether Dehm

Beginnen wir direkt mit dem Wichtigsten: Wenn Sie Ihre Mitbürger dazu bringen wollen, (…)
sich hinter die Idee eines gemeinsamen, freien Rundfunks ARD zu stellen  – auch und gerade
in Zeiten, in denen Gegner der ARD deren Relevanz infrage stellen und orchestrierte Kampag-
nen fahren, die die ARD in starken Bildern und Narrativen abwerten  –, dann muss Ihre Kom-
munikation immer in Form von moralischen Argumenten stattfinden.“ Mit diesem Satz begin-
nt das „Framing-Manual“, das die Sprachwissenschaftlerin Elisabeth Wehling 2017 für die
ARD entwickelte. Was gedacht war zur Kommunikation über die eigene Sendeanstalt, hat sich
heute zur Leitlinie der Berichterstattung gegen Russland und China gemausert.

Diese Framing-Theorie fußt auf einer bürgerlichen Psychologie, der Metapherntheorie, die auf-
grund selbst verordneter Denkverbote leicht ausgenutzt werden kann zur imperialistischen
Herrschaftssicherung.  Arbeit  und  deren  biografische  wie  historische  Verhältnisse  werden  in
ihrer kategorialen Bedeutung für die Persönlichkeitsentwicklung außer Acht gelassen – ganz
anders in der materialistischen Psychologie.

https://weltnetz.tv/autoren/diether-dehm
https://www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&ved=2ahUKEwjK5frkl7z5AhWFGewKHXFVBj4QFnoECBMQAQ&url=https%3A%2F%2Fcdn.netzpolitik.org%2Fwp-upload%2F2019%2F02%2Fframing_gutachten_ard.pdf&usg=AOvVaw2bK62rtWQrX3ep_XV4ofUN


Die Natur des Menschen

„Die Natur des Menschen ist seine Geschichte“, sagte Antonio Gramsci im Gegensatz zu jener
Vorstellung, biologische Bedürfnisse wie Hunger oder Sexualität seien nur eine schrittweise
Weiterentwicklung des Tieres (Konrad Lorenz)  oder des Frühkindlichen (Sigmund Freud).
Gramsci meinte damit, in Hegelscher Tradition, dass die Biologie gleichsam tief durch die
Geschichte der Klassen in die Persönlichkeit taucht und darin aufgehoben wird. Wie sich kör-
perliche Anlagen durch das Gesellschaftliche hindurch in einer Biographie bewegen, empfeh-
le  ich  vorzustellen  wie  Druck  von  heißem  Wasser  durch  Kaffeemehl  in  einer  Espressomas-
chine. Beide sind dann in der Tasse weder als Einzelelemente noch als Druck mehr auffind-
bar.

Der Mensch will zum Beispiel nicht hungern. Aber er kämpft nicht bloß ums Überleben, son-
dern „gegen den Kampf ums Überleben“ (Klaus Holzkamp). Also bildet er Vorräte (um deren
Anteile sich dann Menschen in Klassenformationen streiten). Diese Vorräte werden in einigen
Ländern als Festbanketteschau oder TV-Kochshow ausgestellt, als sei die Menschheit frei von
Hunger. Und dass der Mensch nie wieder dürsten will, demonstriert er stolz bei Stammtischen
und  Weinverkostungen.  Oder:  Warum  sein  Sexualtrieb  gegen  die  Fortpflanzung  einsetzbar
wird, zeigen Verhütungsmittel,  Lovetoys und Pornografie in willkürlichem Kommerz sowie in
spontan-unwillkürlichen Vorstellungen. Solcherlei Essen, Trinken und Sex als „tierisch“ zu
bezeichnen wäre also ahistorisch.
Auch psychische Störungen des Menschen sind nicht ein für alle Mal und unheilbar in der Kind-
heit angelegt, sondern müssen – um fortzubestehen – ständig korrespondieren, „angetrig-
gert“ werden, mit anderen „Störungen“, mit neuem Unglück auf der Basis von „Entfrem-
dung“, also mit der Räuberei der Arbeitskraft. Geglücktere Arbeitsbiografien hingegen vermö-
gen durchaus frühkindlich erworbene psychische Störungen auszudörren! 

Menschliches Lernen 

Des Menschen Lernen unterscheidet sich vom tierischen, wobei bewusstes Einprägen und
Erkennen siamesische Zwillinge werden, besonders, wenn sie bei der Arbeit erfolgen. Beide
sind auf Vergangenheit angewiesen, wenn sie in die Zukunft wollen. Das liegt vor allem
daran, wie und wie ausgiebig der Mensch seine individuellen und kollektiven Erfahrungen und
anderes Denken in Sprache – etwa in Büchern – ablegt. All das kann sich der Mensch als Bil-
dung neu erwerben. Dabei ist Sprechen nicht fonetisiertes Denken, weil sich „das Bewusst-
sein im Wort spiegelt wie die Sonne im Wassertropfen“, wie der sowjetische Sprachpsy-
chologe Lew Wygotski William Shakespeare zitiert. „Das sinnvolle Wort ist der Mikrokosmos
des Bewusstseins. (…) Die Versuche zeigen, dass der Gedanke sich nicht im Wort ausdrückt,
aber sich in ihm vollendet“, so Wygotski – wohingegen ich „Vollendung des Gedankens“ nur
im Wort eher für „vorläufig“, aber in kollektivgestützter Tat für „weiterreifend“ erachte.
Wygotski zitiert Lenin: „Auch in der einfachsten Verallgemeinerung (…) (‚der Tisch‘ überhaup-
t) steckt ein gewisses Stückchen Fantasie.“ Er fährt fort: „Der Gedanke, dass Fantasie und
Denken in ihrer Entwicklung Gegensätze sind, deren Einheit bereits in der ersten Verallge-
meinerung, im allerersten beim Menschen gebildeten Begriff enthalten ist, kann nicht klarer
zum Ausdruck gebracht werden. Dieser Hinweis auf die Einheit der Gegensätze und ihren
Widerspruch, wonach jede Verallgemeinerung einerseits heißt, dem Leben zu entschwinden,



und andererseits eben dieses Leben tiefgründiger und richtiger widerzuspiegeln, und dass in
jedem  allgemeinen  Begriff  etwas  Fantasie  steckt,  eröffnet  den  richtigen  Weg  zur  Unter-
suchung  des  autistischen  und  des  realistischen  Denkens.“
Diese  genialen  Zeilen  bringen  uns  auf  die  Spur,  wonach  das  menschliche  Erkennen
gleichzeitig  „nach  oben“,  in  die  wissenschaftliche  Abstraktion,  als  auch  in  die  sinn-
lich-konkrete Tiefe tendiert. Die Gattung Mensch – ebenso wie eine Organisation werktätiger
Klassenmenschen – tut also gut daran, nicht nur Wissenschaft als „obere“ Seite des Erken-
nens, sondern auch Kunst als „untere“ zu betreiben. 

Bild und Begriff 

Bei der Herausbildung der Menschheit als auch bei der Entwicklung der Individuen entschei-
det  die  Dialektik  aus  Bild  und  Begriff  die  Schlacht  um  Gedächtnis  und  Mehrwissen.  Dabei
erkennt der Mensch vorwiegend in seiner eigenen Tätigkeit oder an der Arbeit anderer. Frie-
drich Engels rückt darum in seiner Schrift vom „Anteil der Arbeit an der Menschwerdung des
Affen“ die Hand (Handlung) an den Anfang. Deren Steuerungsfunktionen gehen zur Verstan-
desentfaltung und sogar ins menschliche Erbgut über. Arbeitsmittel werden – bei geübtem Ge-
brauch – in Ausübung der Sinne „Organ der Arbeit … auch ihr Produkt“.
Der sowjetische Psychologe Alexei Leontjew nannte die Entwicklung der Psyche einen „von
Anfang gesellschaftlichen Prozess“ – im Unterschied zu allen tierischen Aktivitäten. Das Ich
wird somit gleichsam entbiologisiert und aus einer absoluten Autonomisiertheit geholt. Es
gibt  schlussendlich  keine  einzige  entfaltete  psychische  Regung,  die  nicht  aus  Sozialität
stammt:  aus  der  Arbeit  der  Menschheit  mit  der  nicht-menschlichen  Welt,  aus  der  ge-
sellschaftlichen Arbeit des Einzelmenschen an den von seinen Mitmenschen und Vorfahren
gestalteten, ihm überlassenen Umständen. 

Wesen und Erscheinung 

Dabei sind besonders die widersprüchlichen Zusammenhänge zwischen Gehalt und Gestalt
näher zu betrachten. Nehmen wir die Auseinandersetzung zwischen Wygotski und dem Basel-
er Kinderpsychologen Jean Piaget. Letzterer beschrieb die Entwicklung der menschlichen Per-
sönlichkeit vom Autonomen hin zum Sozialen. In Piagets Theorie steht die Gestalt im Mit-
telpunkt, etwa die autonomen Laute, mit denen ein Säugling Milch einfordert.
Hingegen Wygotski: „Ursprünglich ist das Sprechen des Kindes also rein sozial, es sozialisiert
zu nennen wäre falsch, weil damit die Vorstellung von etwas ursprünglich nicht Sozialem ver-
bunden ist, das erst im Prozess seiner Veränderung und Entwicklung sozial würde.“
Wygotski unterschied also zwischen der Gestalt egozentrischer Töne und deren allgemeinem
Gehalt. Je mehr ein Mensch also sein Denken und Sprechen aus der Gesellschaft holt, deren
kultureller Reichtum, im Gegensatz zum tierischen Instinkt, außerhalb abgelegt ist, desto indi-
vidueller und weniger an die Gesellschaft gefesselt bleibt er. Je mehr Gesellschaft er aktiv ge-
braucht, desto weniger benötigt er sie passiv. 

Neoliberale Psychologie 

Wenn wir uns mit modernen psychologischen Ansätzen auseinandersetzen, fällt auf, dass sie
das Ich vergötzen. Den „Neoliberalen“ kommt das entgegen, da sie dem vereinzelten Ich um-
so besser das Fell über die Ohren ziehen können. Sie reden jedem Unterdrückten ein, er sei



bereits autonom und „seines Glückes Schmied“, einfach weil geboren, wahlberechtigt und et-
was  vor  sich  hin  redend  oder  postend.  Sie  appellieren  an  Egomanie,  ohne  die  ge-
sellschaftlichen Potenziale voll zu erschließen, die ein starkes Ich als Nährboden braucht. Sie
lassen, mit Bertolt Brecht, der werktätigen Mehrheit die freie Wahl über die Klaviertasten,
ohne jegliche Unterrichtung. Sie behandeln also Ungleiches gleich und verschärfen damit die
Ungleichheit  –  während  Sozialismus  Ungleiches  ungleich  behandelt,  um  Gleichheit  zu
erzielen. Die Klassiker und Brecht loben darum das Lernen, um zum An-und-für-sich-Denken
zu  gelangen.  Sozialismus  ist  also  entgegen  der  bürgerlichen  Propaganda  nicht  „Gleich-
macherei“, sondern auf Basis der Sozialität zu einer starken Individualität aufzusteigen. Wo
die Eliten den Mehrheiten Bildungspotenziale vorenthalten, benachteiligt dies auf lange Sicht
die Individualität wie die Gattung, sich größere Potenziale zu verschaffen. Die Menschheit löst
tendenziell nämlich erst dann all ihre Probleme, wenn alles Wissen von allen ausgebeutet
wird.
Wygotski: „Die Entwicklung des kindlichen Denkens verläuft (…) vom Sozialen zum Individu-
ellen.  Humboldt  empfahl  schon  früh:  ‚Man  muss  die  Sprache  (…)  nicht  wie  ein  totes
Erzeugtes,  sondern weit  mehr wie eine Erzeugung ansehen,  mehr von demjenigen abs-
trahieren, was sie als Bezeichnung der Gegenstände (…) wirkt, und dagegen sorgfältiger auf
ihren mit der inneren Geistestätigkeit eng verwebten Ursprung (…) zurückgehen.‘“ Der Um-
gang mit dem wissenschaftlichen Begriff ist ein dynamischer, tätigkeitskorrespondierter Weg
des  Verallgemeinerns  und  dieser  steigt  ebenso  lebendig  auf  zu  einer  qualitativ  neuen
Konkretheit. 

Kunst und Wissenschaft 

Ästhetik ist dabei keinesfalls nur Wissenschaft in anderem Gewand, sondern erzählt neu, was
Theorie neu definiert. Die Energieentfaltung zwischen wissenschaftlichem Begriff und künst-
lerischer Metapher, also die Herausbildung von affektiver Intelligenz, kommt dabei aber aus
deren Entfernung zueinander, nicht aus deren Übereinstimmung! Nur beide gemeinsam  – Ab-
straktion mit Berechnung und Metapher mit Fantasien – kommen der Realität näher. So ist es
auch im Falle des „logischen Kapitalbegriffs“ bei Karl Marx. Auch dessen Erfassung ist „rech-
nerisch-abstrahierend“  beschaffen.  Gleichzeitig  können  wir  uns  anschaulich,  agitatorisch
„Ausbeutergeschmeiß,  Finanzhaie,  Profitjongleure,  Kapitalisten“  vorstellen.
Offenbar  geht  unser  Erkennen einen Mix ein  zwischen Gestalt  (Erscheinung,  Metapher)  und
Gehalt (theoretischer Ausmessung). Diese Vordergründigkeit wird seit einigen Jahrzehnten
von modischen „Metapherntheorikern“ wie der eingangs erwähnten Elisabeth Wehling „miss-
braucht“. In ihrem gemeinsam mit George Lakoff verfassten Buch „Auf leisen Sohlen ins Ge-
hirn“  versucht  sie  ahistorisch  am  Gebrauch  von  Metaphern  falsches  Verhalten  zu  de-
nunzieren: „Der wohl prominenteste Frame ist dabei derjenige: Eine Flüchtlingswelle hat uns
2015  überrollt.  Eine  Flüchtlingsflut  (…)  die  Metapher  von  Wassermassen  …  was  tun?  (…)
Dämme bauen (…) Sandsäcke vor die Türen.“ Die Autoren suggerieren, dass jeder, der das
Bild  „Flüchtlingswelle“  und  „-flut“  im  Mund  führt,  genau  diese  Bedrohung  transportiert.  Er-
tappt, ihr doofen „Bildungsfernen“. Verzicht auf ein Wort verhieße dann „automatisch“ hu-
mane Politik.
Wer  aber  –  auch  als  „Bildungsferner“  –  für  Geflüchtete  spendet,  empfi  ndet  bei
„Flüchtlingswelle“ doch „Welle“ anders als derjenige, der es rassistisch meint. Worte bleiben
also im historischen Fluss und können nicht zum Austrocknen ans akademische Land gezo-



gen werden. Mechanische Wortklauberei liefert Überheblichkeit, aber keinen sozialen, kri-
tischen Theorieansatz! 

Über Worte und Zustände 

Der Unsinn, der Krieg käme nicht vom Kriegsprofit, sondern „aus unseren kriegerischen Meta-
phern“,  findet  seine  Nahrung  dort,  wo  zwischen  Metapher  und  Begriff  nicht  unterschieden
wird. Wir sollten nicht zuerst die unangenehmen Worte abschaffen, sondern die unangeneh-
men Zustände, mit denen diese kommen. Auch, weil miese Zustände Worte mies aufladen.
Das Wort „Sexualität“ findet zum Beispiel in den Standardwerken der Metapherntheorie zwar
nie  wirklichen Anklang.  Aber  deren  Anhänger  neigen auch  bei  Pornografie zur  Verbannung,
als  sei  Pornografie  von  vornherein  schmutzig.  Jedoch:  Wo  Arbeit  wie  Dreck  bewertet  wird,
muss davon die Reproduktion in der Freizeit etwas loswerden, steigen notwendig schmutzige
Fantasien  auf  –  meist  religiös-pornografi  sch  –,  eine  unbefleckte  Empfängnis  der
Sozialbeschädigung entgegenbauend. Brecht taufte auch darum provozierend einen Teil sein-
er  Liebeslyrik,  in  welcher  der  Markt  Erotik  formatiert,  „pornografi  sche  Gedichte“,  denn  er
wollte die schmutzigen Verhältnisse überwinden, anstatt mit Verboten von Worten, Vorstellun-
gen und lustvollen  Handlungen –  ähnlich  der  Prohibition  –  nur  die  illegalisierten  Preise
hochzutreiben.
Es ist ja die Arbeitswelt, die die Traumwelt nicht in Ruhe lässt. Wer erkannt hat, wie soziale
Verhältnisse sich die Sexualhormone zurichten (und nicht umgekehrt), wird auch als Psycholo-
gin kapitalfixierte Zeit- und Lohnregimes bekämpfen. Und Aufklärung betreiben: Bildung mit
Begriffen und mit Metaphern, als Arbeit mit der Kunst und dem h i s t o r i s c h e n Wissen.


