
Plattform für unabhängigen Videojournalismus

Die Verdammten dieser Erde
Wie Gewalt durch strukturelle Gewalt eskaliert, erklärte der Psychiater
Frantz Fanon, der am 20. Juli 2025 100 Jahre geworden wäre.

1961  erschien  im  Pariser  Verlag  Maspero  ein  Buch,  das  das  Verständnis  der  Dynamik
zwischen  Gewalt  und  Gegengewalt  in  Kolonialkonflikten  schlagartig  enorm  erweiterte:  ´Die
Verdammten dieser Erde`.

19. Juli 2025 · Sabine Kebir

1961  erschien  im  Pariser  Verlag  Maspero  ein  Buch,  das  das  Verständnis  der  Dynamik
zwischen  Gewalt  und  Gegengewalt  in  Kolonialkonflikten  schlagartig  enorm  erweiterte:  ´Die
Verdammten dieser Erde`. Autor war Frantz Fanon, ein von der französischen Karibikinsel Mar-
tinique stammender schwarzer Psychiater. Seinen Erkenntnissen lagen intensive berufliche Er-
fahrungen zugrunde, die er während des seit 1954 tobenden algerischen Unabhängigkeit-
skrieges machte, der sowohl von der Kolonialmacht als auch von den Kolonisierten gnadenlos
geführt wurde. 1953 war er zum Chefarzt einer psychiatrischen Klinik in Blida bei Algier
berufen worden. 1956 desertierte er aus seinem Amt und schloss sich mit einer Gruppe von
Mitarbeitern der algerischen Exilregierung in Tunis an. Dort schuf er psychiatrische Einrichtun-
gen für die zahlreichen traumatisierten Flüchtlinge, darunter viele Kinder. Fanon hatte auch
politische Funktionen inne und wirkte als reisender Botschafter der Front de Libération Natio-

https://weltnetz.tv/autoren/sabine-kebir


nale in anderen, bereits unabhängig gewordenen afrikanischen Staaten.

Der Vorzug, der sein Hauptwerk zum weiterhin aktuellen Klassiker macht, besteht darin, dass
Fanon nicht nur die vordergründige physische Gewalt des Befreiungskrieges analysiert, was
zu parteiisch-moralisierenden Beurteilungen führen kann, die dem Brechen der Gewaltdy-
namik entgegenstehen. Fanon machte klar, dass sie nur durchbrochen werden kann, wenn
auch strukturelle und psychische Gewalt endet, die physischen Gewaltereignissen vorausge-
gangen sind.

Obwohl die Bürger von Fanons Heimat, den französischen Karibikinseln – im Unterschied zu
den Algeriern – schon seit Mitte des 19. Jahrhunderts formal volle Bürgerrechte genossen,
hatte er in seinem vorangehenden Buch ´Schwarze Haut, weiße Masken´ bereits dargelegt,
dass die immer noch bestehende weiße Vorherrschaft den farbigen Martinikanern enorme As-
similationsleistungen aufzwang, nämlich eine „weiße Maske“ zu tragen, sich also neurotisch
von sich selbst zu entfremden. In Hinblick auf die vollen Bürgerrechte war der Assimilierungs-
druck  auf  die  Algerier  noch  wesentlich  größer,  weil  sie  dafür  ihre  islamische  Religion
aufgeben mussten, was nur sehr wenige taten. Ihnen wurden also die Vorteile des Laizismus
verwehrt, die 1871 den algerischen Juden gewährt worden waren. Das war kein Zufall, son-
dern sollte die Bevölkerung spalten, als im selben Jahr die Übernahme der Agrarflächen durch
französische Einwanderer dekretiert wurde. Bis auf die Zeit von 1940 bis 1942, in der Alge-
rien von der faschistischen Vichy-Regierung verwaltet wurde und Juden wieder auf den Status
von „Indigenen“ zurückgestuft wurden, konnten sie – anders als Muslime – unter Beibehal-
tung ihrer Religion am sozialen Fortschritt teilhaben. Das betraf besonders die staatliche
Schulbildung, während Muslime zum Analphabetismus verurteilt blieben. Erst nach dem 2.
Weltkrieg durften Schulklassen 10% Kinder von Muslimen aufnehmen, die aber 90% der Ge-
samtbevölkerung ausmachten.

Die strukturelle Gewalt erwies sich als systemische Benachteiligung auf allen Gebieten – bei
Ausbildung, Wohnung, Ernährung, Gesundheit und politischer Teilhabe. Auf Grund dieser,
sich auch nach dem 2. Weltkrieg unkorrigierten Situation sei der antikoloniale Kampf der Al-
gerier – so Fanon – ein „Zusammentreffen zweier von Geburt an antagonistischer Kräfte“ und
„immer ein Phänomen der Gewalt“ gewesen, die auf einen strukturellen Wandel zielte: auf
die Hervorbringung einer neuen Nation und eines neuen Staats.

Hätte sich ein struktureller Wandel nicht ohne physische Gewalt vollziehen können? Tatsäch-
lich erlangten Marokko, Tunesien und auch andere Kolonien Frankreichs ihre Unabhängigkeit
mit wesentlich weniger physischer Gewalt. Allerdings waren die Interessen, die Frankreich
mit Algerien verloren zu gehen drohten, auch wesentlich größer: in keiner anderen Kolonie
war der Anteil der eingewanderten Europäer ähnlich hoch und nirgendwo waren die strate-
gischen  Rohstoffinteressen  Frankreichs  ähnlich  groß  wie  am algerischen  Erdöl.  Auch  diente
die algerische Sahara als Territorium für die Erprobung von Atombomben. Da Muslime selbst
in der kolonialen Endphase nur ein beschränktes Wahlrecht hatten, verfügten sie über keine
gewaltfreien Mittel, ihre Gleichberechtigung durchzusetzen.

Die koloniale Welt – so Fanon – sei eine zweigeteilte Welt, in der es „Eingeborenenstädte und
Europäerstädte“ gäbe, „Schulen für Eingeborene und Schulen für Europäer. […] Die Tren-
nungslinie, die Grenze wird durch Kasernen und Polizeiposten markiert. Der rechtmäßige und



institutionelle Gesprächspartner des Kolonisierten, der Wortführer des Kolonialherrn und des
Unterdrückungsregimes ist der Gendarm oder der Soldat.“ Es gibt keine demokratische Kultur
der Kommunikation, der „Kontakt“ wird mit „Gewehrkolbenschlägen und Napalmbomben“
gepflegt.  Der  „Agent“  der  kolonialen  Ordnungsmacht  „benutzt  die  Sprache  der  reinen  Ge-
walt“. Er „erleichtert nicht die Unterdrückung und verschleiert nicht die Herrschaft. Er stellt
sie zur Schau, er manifestiert sie mit dem guten Gewissen der Ordnungskräfte“.

Der Psychiater Fanon konstatierte eine ´Übertragung`: „Der Agent trägt die Gewalt in die
Häuser und in die Gehirne der Kolonisierten.“ Denn der Algerier wisse, dass er nicht das Tier
sei, auf das ihn Haltung und Diskurs des Kolonialherren reduziere. „Und genau zu derselben
Zeit, da er seine Menschlichkeit entdeckt, beginnt er seine Waffen zu reinigen, um diese Men-
schlichkeit triumphieren zu lassen.“

Fanon beschreibt die psychosomatische Entwicklung, in der die Gewaltbereitschaft des Kolon-
isierten  entsteht.  Die  Vertreibung  von  fruchtbare  in  unfruchtbare  Gebiete  zerstöre  den
sozialen Raum, was bei den Kolonisierten ein permanentes Gefühl von Scham auslöse. Wird
dann auch noch versucht, sie auf Werte europäischer Kultur einzuschwören, erfasse sie „eine
Art Anspannung, ein Starrkrampf der Muskeln.“ Es könne geschehen, „dass der Kolonisierte,
wenn er eine Rede über die westliche Kultur hört, seine Machete zieht […]. “ Für ihn „wirkt
die Gewalt entgiftend“. Sie befreie ihn „von seinem Minderwertigkeitskomplex, von seinen
kontemplativen und verzweifelten Haltungen.“ Weil er nicht Herr seines Raums und seiner Be-
wegungen ist,  sondern dort zu sein hat,  wo ihn der Kolonialherr haben will,  „sind seine
Träume Muskelträume, Aktionsträume, aggressive Träume. Ich träumte, dass ich springe,
dass ich schwimme, dass ich renne, dass ich klettere. Ich träume, dass ich vor Lachen berste,
dass ich den Fluß überspringe, dass ich von Autorudeln verfolgt werde, die mich niemals ein-
holen.“

Aber diese „in seinen Muskeln sitzende Aggressivität wird der Kolonisierte zunächst gegen sei-
nesgleichen richten“. Sie löse sich „periodisch in blutigen Explosionen“ wie Stammesfehden
oder Schlägereien zwischen Einzelnen. In dieser Inkubationszeit nehmen Okkultismus und
Magie zu. Es kann zu ekstatischen Tänzen kommen, die an Besessenheit grenzen. „Der Kolon-
isierte entspannt sich in diesen Muskelorgien, die seine schärfste Aggressivität und seine un-
mittelbarste Gewalttätigkeit kanalisieren, verwandeln und ableiten.“ Alles sei erlaubt,“ um
die angestaute Libido, die verhinderte Aggressivität vulkanisch ausbrechen zu lassen. Sym-
bolische  Tötungen,  bildliche  Ritte,  vielfältige  eingebildete  Morde  […]  Die  bösen  Säfte
ergießen sich, donnernd wie Lavamassen.“

Dass sich die „bösen Säfte“ in der folgenden Phase anarchisch gegen die Kolonialmacht bewe-
gen, zeigt Fanon durch erschreckende Patientenprotokolle: „Zwei algerische Jungen von 13
und 14 Jahren ermorden ihren europäischen Spielkameraden“ ohne mit ihm Streit gehabt zu
haben. Als einzige Begründung geben sie an, dass auch die Franzosen Algerier ohne Begrün-
dung töten würden. Da sie noch zu klein für den bewaffneten Kampf seien, hätten sie sich zur
Tötung des Spielkameraden entschlossen. „Aber warum gerade ihn?“ – „Weil er mit uns
spielte. Ein anderer wäre nicht mit uns dort ‘raufgegangen.“

Das wohl gewichtigste Argument, das man in Die Verdammten dieser Erde für die Unhalt-
barkeit der kolonialen Situation findet, sind die psychischen Probleme, die die „Agenten der



Macht“  selber  befielen.  Als  Psychiater  behandelte  Fanon  auch  Leiden  französischer  Fol-
teroffiziere, die ihr Gewaltverhalten in der eigenen Familie nicht mehr kontrollieren konnten.

Lange dauerte es, bis sich, notgedrungen im Untergrund, eine organisierte Kraft formte, die
die anarchisch entfesselten Energien politisch organisieren konnte. Die Masse der Kolon-
isierten – analphabetische Bauern – hätten den wenigen Intellektuellen, den Gewerkschaften,
sogar den verbotenen nationalistischen Parteien zunächst misstraut, weil sie sie für Agenten
des Kolonialsystems hielten. Um es herauszufordern, muss eine neue Organisation entste-
hen, eine nationale Befreiungsfront. Da diese über keine modernem militärischen Mittel ver-
fügte, sei ihr nur die Waffe der Gewalt geblieben.

Mit Simone de Beauvoir und Jean Paul Sartre sprach Fanon darüber, wie er selbst am Terror
beteiligt war. Als leitender Arzt hatte er den Partisanen Medikamente geschickt, Sanitäter aus-
gebildet, Kämpfer beherbergt und Psychotraining angeboten, „für den Moment, in dem sie
eine Bombe legen oder eine Granate zu werfen hatten“. Er brachte ihnen auch bei, „welche
psychologische und physische Haltung ihnen helfen konnte, die Folterungen zu überstehen.“
Er schilderte aber auch, dass die Psyche der Unabhängigkeitskämpfer, wenn ihre Gewalt
Zivilisten getroffen hatte, Zweifel, Reue und schweren Störungen erleiden konnte.

Fanon sah Gewalt  nur  als  allerletztes  Mittel  zur  Lösung unhaltbarer  Verhältnisse.  Seine
jüdische Assistentin Alice Cherki erinnerte sich, dass er, um Gewalt zu verhindern, sogar die
ärztliche  Schweigepflicht  brach.  Eine  französische  Patientin  hatte  ihm  anvertraut,  dass  ihr
Mann, ein fanatisierter Beamter,  gewaltsame Unruhen beim bevorstehenden Besuch von
Regierungschef Guy Mollet inszenieren wolle, um sie der FLN zuzuschreiben. Fanon gab sein
Wissen über einen Mittelsmann den staatlichen Stellen preis – die Aktionen unterblieben.

Er starb mit nur 36 Jahren am 6. Dezember 1961 an Leukämie in einer Klinik bei New York –
ein halbes Jahr vor Algeriens Unabhängigkeit. In der Hoffnung, in die Fußtapfen der Franzosen
treten zu können, hatten die USA sie unterstützt.

Fanon war kein Apostel der Gewalt, wie ihn manche sehen wollen. Er analysierte die psycho-
somatische Entwicklung von Gewalt, um einen Weg aufzuzeigen, dass ihre Entstehung verhin-
dert werden kann durch die Beseitigung strukturell erzeugter Ungleichheit von Bevölkerun-
gen. Das gilt  u.  a.  für den Territorialkonflikt  zwischen Palästinensern und Israelis  und reicht
bis hin zu Klassenkämpfen, die nicht durch demokratische Aushandelsprozesse befriedet wer-
den.


